

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

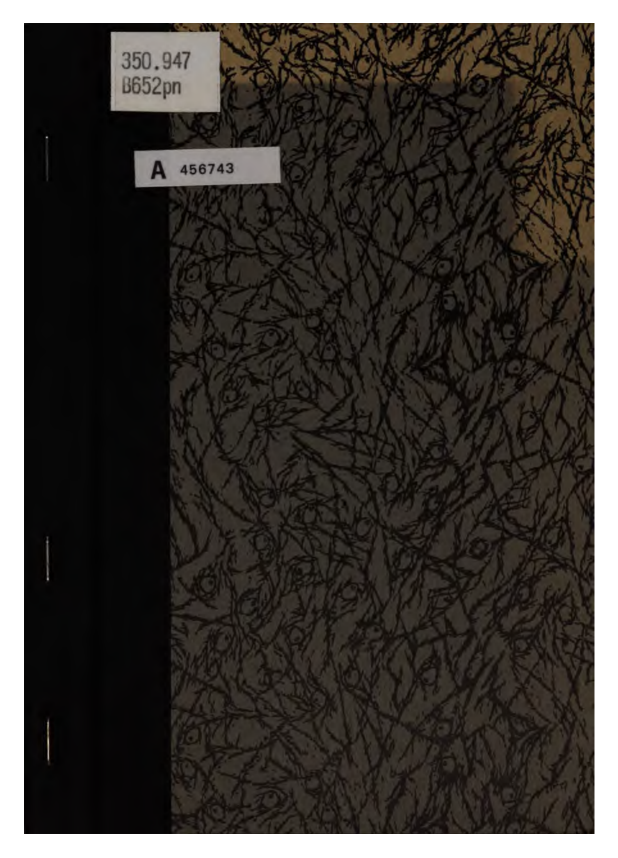
- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/





А. Л. БЛОКЪ.

# иолитическая литература ВЪ РОССІИ И О РОССІИ.

ВСТУПЛЕНИЕ ВЪ КУРСЪ РУССКАТО ГОСУЛАРСТВЕННАГО ПРАВА.

Lichman 255 mon

BAPIHABA.

14. THHOUPAOIR HOUSEOHGEAUG

Mannenton N. 11.

Inna.



Lok, Alekandr Lvovick А. Л. БЛОКЪ.

## ПОЛИТИЧЕСКАЯ ЛИТЕРАТУРА RT POCCIN NO POCCIN.

ВСТУПЛЕНІЕ ВЪ КУРСЪ РУССКАГО ГОСУЛАРСТВЕННАГО ПРАВА.

Въ надеждъ славы и добра, Гляжу впередъ я безъ боязни ....

ИПОГРАФІИ .НОСКОВСКАГО Мазовецкая N. 11.

350.947 B652 Pn

> Печатано по опредълению Совъта Императорскаго Варшавскаго Университета.

> > Ректоръ Н. Лавровскій.

1.12 Unw. - 1-72 2/690-293

## npeancaobie.

Это "Вступленіе" назначалось сперва только для моихъ слушателей — студентовъ Императорскаго варшавскаго университета, довольно многочисленныхъ вообще. Но потомъ я ръшился представить его, въ нъсколько дополненномъ видъ, и на судъ другихъ, постороннихъ читателей. Если такіе читатели найдутся, то заранъе прошу ихъ имъть въ виду основное назначеніе меей книжки и судить о ней преимущественно съ этой точки зрънія. Тогда объяснится многое — и можетъ быть не въ одной только "книжкъ", которая была обдумана, отчасти даже прочувствована авторомъ при своеобразныхъ и въ своемъ родъ поучительныхъ жизненныхъ условіяхъ. Пользуясь указаніями литературы, я хотълъ именно объяснить кое-что и въ самой жизни, объяснить по возможности научнымъ образомъ.

Для интересующихся дѣлами русской государственной науки прилагаю въ концѣ программу спеціальнаго курса, когорый впрочемъ не разъ измѣнялся мною и подлежить еще дальнѣйшимъ измѣненіямъ. Программы нѣкоторыхъ прежнихъ моихъ курсовъ (двухъ общихъ и одного спеціальнаго) были уже напечатаны въ "Варшавскихъ Университетскихъ Извѣстіяхъ" 1879 и 1882 годовъ.

Ал. Блокъ.

Октябрь 1884.

• • . .

### BCTYNAEHIE

### ВЪ КУРСЪ

### РУССКАГО ГОСУДАРСТВЕННАГО ПРАВА.

BAPIIIABA 1883/4.

Изучение русской государственной жизни представляеть для насъ не только ближайшій практическій, но и чрезвычайно зысокій теоретическій интересъ. Туть мы вступаемь въ новый для нашей науки политическій міръ, имінощій свою исторію и свои крупныя особенности, чёмъ и оправдывается отчасти гринятое у насъ отделение этого специального курса отъ такъ газываемаго побщаго государственнаго права." Но такое вившгее отдъление не нарушаетъ внутренняго единства самой науки, тъмъ болъе, что оба предмета излагаются однимъ и тъмъже преподавателемъ. Если-бы мы побщее государственное граво" изучали по однимъ западноевропейскимъ образцамъ, то дёсь намъ пришлось-бы примёнять и къ славяно-русскому міру понятія, выработанныя пока преимущественно лишь для омано-германскихъ народовъ, шли-же, отказавшись отъ всякихъ общихъ понятій, ограничиться одною фактическою стооною дела. Къ счастью однако намъ вовсе не нужно прибеать къ подобнымъ мало научнымъ пріемамъ. Дёло въ томъ, то уже въ общемъ нашемъ курсъ, при изложении т. н. "теоріи

государственнаго права" или върнее "политики", всегда имъ лась въ виду не только западная, но и лично мит болте знако мая и болёе близкая восточная Европа. Этимъ отчасти объя сняются тѣ весьма вначительныя теоретическія отступленія которыми отличались мои лекціи отъ разныхъ заграничных руководствъ по тому-же предмету, обыкновенно игнорирую щихъ міръ славянскій вообще и Россію въ особенности. Зат всё основныя понятія, уже приложенныя нами къ т. н. "госу дарственному праву важнейших иностранных державь" почти одинаково могутъ относиться и къ нашей, русской госу дарственной жизни. Нынёшній спеціальный курсь соста вляеть во многихъ отношеніяхъ лишь дальнейшее развиті прежнихъ общихъ темъ. Мы и въ немъ будемъ руководиты: темъ-же научнымъ направлениемъ, теми-же методами и п возможности тою-же системою изложенія, которых держалис въ общемъ нашемъ курсв.

Въ настоящемъ вступленіи я намёренъ сдёлать небольшо очеркъ того, что можно назвать политическою литературов ез Россіи и о Россіи. Это еще не разборъ разныхъ учебников и монографій по русскому государственному праву, которы будуть разсмотрёны уже въ самомъ курсё и во введеніи къ не му. Прежде чёмъ такъ или иначе судить о правъ, надо вник нуть поглубже въдухъ самой жизни и слёдовательно обра титься къ литературнымъ трудамъ, ею непосредственно наві яннымъ. Такими трудами являются напримъръ сочинені нъкоторыхъ иностранцевъ, жившихъ въ Россіи и писан шихъ о ней, преимущественно для своихъ соотечественниковт Въ нихъ выставлены на первый планъ тё черты русскаго го сударственнаго быта, которыя наиболье отличають его от ванадноевропейскаго и потому наиболёе важны для людеі нало знакомыхъ съ восточною Европою. Но въ сожалению тако малое знакомство обнаруживають нерёдко и сами авторы этих сочиненій, даже вполнё добросовёстные. Притомъ инострав цамъ, особенно французамъ, трудно отръшиться отъ нъкото рыхъ предвиятыхъ идей, мешающихъ верно разглядеть и оце нить русскую действительность. Въ виде примера укажем

на извъстное сочинение Леруа-Болье 1), съ которымъ очень не мѣшаетъ вообще познакомиться, но которое не можетъ удовлетворить насъ вполнъ. Авторъ заявляеть въ предисловін, что его "любопытство" привлекли не только "колоссальные размёры", иногомилліонное "населеніе" и будущая "великая роль" Имперіи "на нашемъ старомъ континенть", но и "загадочный характеръ (le caractère énigmatique) ея жителей, родъ тайны, витающей надъ Россіей и надъ ея судьбами (l'espèce de mystère qui plane sur la Russie et sur ses destinées), a ceepxa toro и самая трудность узнать и понять ее." Нельзя сказать однако, что французскому публицисту удалось разрёшить эту задачу и равгадать "тайну" Россіи, въ которую, по словамъ извёстнаго поэта Тютчева, не можеть проникнуть "гордый взорь иноплеменный." Впрочемъ наблюденія его сравнительно довольно объективны, и м. б. именно потому, что у него нать опредаленной философской или соціологической "доктрины", за что онъ такъ осуждается однимъ критикомъ 2). Но мало быть только объективнымъ: отъ его живой наблюдательности не укрылись иногія внъшнія черты или такъ сказать "контуры" русской жизни,зато внутренній духъ почти ускользнуль, какъ и у другихъ иностранных изследователей. Говоря о политических делахъ и отношеніях въ Россіи, Леруа-Больё невольно становится на свою, наименье туть умыстную буржуазно-либеральную точку зрѣнія, съ которой позволяеть себѣ нѣсколько какъ-бы снисходительно-сочувственио относиться къ "судьбамъ" современнаго русскаго общества. Кроме того у него недостаеть знакомства съ нъкоторыми основными источниками (напримъръ хоть съ текстомъ важнейшихъ русскихъ законовъ), вследствіе чего трудъ его во многихъ частяхъ носить характеръ доводьно праздныхъ разсужденій о русскихъ порядкахъ вообще.

2) Ср. статью г. Вырубова въ журналъ "La philosophie positive":

juillet-août 1881.

<sup>1)</sup> L'Empire des Tsars et les Russes, par Anatole Leroy-Beaulieu. Tome I: Le pays et les habitants. 1881. Tome II: Les institutions. 1882. Нъкоторые дальнъйшіе этюды автора о Россіи печатались, какъ и предъидущіе, въ журналъ "Revue des deux mondes."

Такъ какъ мы-по крайней мёрё не иностранцы, то для насъ гораздо поучительнъе другіе, менъе систематическіе, но болье глубокіе литературные труды, навыянные тою-же русскою жизнью на русских писателей. Сюда относятся преимущественно разныя журнальныя статьи, старыя и новыя, изъ которыхъ потомъ составлялись дёлые сборники сочиненій. При всей отрывочности этихъ статей, посвященныхъ большею частью лишь отдёльнымъ вопросамъ и писанныхъ обыкновенно по какимъ нибудь спеціальнымъ поводамъ, -- въ нихъ и именно въ нихъ заключается действительное, главное пока "откровеніе" русской жизни. Онъ-то и составляють настоящую "политическую литературу въ Россіи и о Россіи." Конечно авторы ихъ во многомъ ошибались и ошибаются относительно своего отечества. Но и въ самыхъ ошибкахъ своихъ они невольно на каждомъ шагу выдають истинную сущность народнаго духа, ибо не только пишутъ, но и думаютъ, а часто и чувствуютъ при этомъ именно по русски. Это далеко еще не "строгая наука", а только журналистика или "публицистика" въ широкомъ смыслъ слова, составляющая лишь зародышь будущей русской науки, которая отчасти уже и теперь къ ней примыкаетъ и должна пользоваться ею, какъ главнымъ идейнымъ матерьяломъ, выработаннымъ самою жизнью. Хотя до последняго времени литература наша черпала многія свои идеи изъ западноевропейскихъ источниковъ 3), но она успъла проявить значительную самостоятельность уже въ процесст усвоенія, разработки и приміненія этихъ чуждыхъ идей, перенесенныхъ на московскопетербургскую почву и ставшихъ лицомъ къ лицу съ руссков дъйствительностью. Туть именно сложились тъ оригинальныя литературно-политическія направленія, которыя різко обозначились уже въ сороковыхъ годахъ нынёшняго столётія 4),

<sup>3)</sup> Исторія этихъ заимствованій очерчена въ недавно вышедшей брошюрів г. А. К. Веселовскаю: "Иностранное вліяніе въ русской литературів." Ср. также статьи г. Скабичевскаю въ "Отечественныхъ Запискахъ" 1870 года.

<sup>4)</sup> О дъятеляхъ этой эпохи см. напр. книгу П. В. Анненкова: "Замъчательное десятильтие"; "Жизнь и переписку Бълинскаго", соч.

долго потомъ раздёлями нашихъ писателей на враждебные лагери и теперь еще опредёляютъ собою главныя теченія общественной мысли въ Россіи. Мы говоримъ о двухъ направленіяхъ: "славянофильскомъ" и "западническомъ" 5). Они и составять ближайшій предметъ настоящаго очерка. Оба они дадутъ намъ не только матерьялъ для научной критики, но и поводъ къ тому, чтобы высказать нёкоторыя общія мысли о коренныхъ основахъ, историческомъ развитіи и современномъ характерѣ русской государственной жизни, причемъ выяснится отчасти и то "великое будущее", въ которомъ не отказываютъ Россіи даже наименѣе доброжелательные изъ иностранцевъ.

Къ славянофилама причисляются прежде всего нёкоторые, преимущественно московскіе писатели сороковыхъ и пятидесятыхъ годовъ, частью уже давно умершіе, частью же и потомъ еще продолжавшіе свою дёятельность. Таковы извёстные толкователи русской народности, братья Кирёвеккіе: Иванъ и Петръ Васильевичи; затёмъ Алексёй Степ. Хомяковъ—патріотическій философъ, богословъ и поэтъ (изъ бывшихъ офицеровъ); двое Аксаковыхъ: Константинъ — авторъ многихъ талантливыхъ, хотя и одностороннихъ статей по русской исторіи, скончавшійся въ самомъ началё шестидесятыхъ годовъ, и Иванъ Сергевичъ—издатель славянофильскихъ журналовъ, въ томъ числё и нынёшней "Руси"; Юрій Өед. Самаринъ († 1876)—ученый публицистъ, написавшій между прочимъ замёчательное

А. Н. Пыпина; біографію Грановскаго, составленную Станкевичем; и мн. др.

<sup>5)</sup> Названія славянофиловъ (сначала просто "славянъ") и западниковъ даны были въ насмъщку надъ литературными противниками. Потомъ они утвердились за извъстными партіями, но сохраняли свой проническій смыслъ. Кажется до послъдняго времени ни одинъ русзкій писатель сама себя не считалъ (по крайней мъръ серьёзно) ни славянофиломъ", ни "западникомъ."

ложительных достоинствъ, заслуживающихъ полнаго признанія. Между тёмъ славянофилы повидимому пренебрегають этими достоинствами и не безь извёстнаго преувеличенія подчеркивають одни только недостатки и пороки "гнилого Запада", часто даже мнимые пороки. Самыя похвалы отечеству отличаются у нихъ по крайней иврв некоторою безтактностью: он хвалять именно не то, что можно, должно и нужно хвалить во имя общаго прогресса, а какъ разъ все такое, чего особени мало въ нашей современности, не предвидится и въ будущем, да и вообще ни для кого уже не требуется. Иногда это какіе нибудь жалкіе остатки далекой старины, осужденной всім поздивишимъ развитіемъ, но имъ все еще драгоцвиной. Вот почему они такъ охотно обращають взоры въ болве или менв отдаленное прошлое своей родины и стараются отыскать въ немъ не только истинную основу русской "самобытности". но и великое "новое слово", которое должна поведать Россія Европъ и всему міру. Однако и туть дъло не обходится безь очевидныхъ натяжекъ и пристрастнаго искаженія отечественной исторіи. Отсюда та идеализація давно минувшаго, которая всего больше препятствуеть верной оценке настоящаго и грядущаго величія.

Да, славянофилы, именно славянофилы, —эти повидимому столь бевупречные "патріоты своего отечества", — слишком мало оцінили, едва-ли даже не совсіми упустили изъ виду дійствительное величіе Россіи! Посмотримь, въ чемъ собственно полагають они самобытныя черты русскаго народа и на чемъ основывають всемірно-историческое значеніе русскаго государства? — Во первыхъ они постоянно ссылаются на разныя національныя особенности, свойственныя только славянскому племени 9). Нікоторые изъ нихъ прямо относять всю Россів къ такъ называемому "греко-славянскому міру", который пре

<sup>9)</sup> Одну изъ слабъйшихъ сторонъ славянофильскаго ученія со ставляеть довольно обычное, отміченное нами и у западныхъ мыслітелей сміншеніе, если не прямое отождествленіе національности ил "народности" съ илеменнымъ пройсхожденіемъ.

увеличенно разкою чертою отдаляется отъ міра германо-романскаго, будто-бы населяющаго одну западную Европу и имъющаго свою особую, совершенно чуждую для нашего Востока цивилизацію. Все это далеко не точно какъ съ этнографической, такъ и съ культурно-исторической точки эрвнія. Положимъ, что Россія прежде всего страна славянская по преимуществу, что судьба ея долго и тесно была связана съ судьбою древней греческой Византіи. Но вёдь ни славянскіе элементы населенія, сами по себъ довольно разнообразные, ни византійское вліяніе, сильное лишь въ извъстную эпоху, не исчерпывають и даже не опредъляють собою всего содержанія русскаго государственнаго міра ни въ настоящемъ, ни даже въ прошедшемъ. Міръ этотъ издавна отличается чрезвычайно сложнымъ племеннымъ составомъ и не менте сложнымъ процессомъ общественнаго развитія, обусловленнымъ самыми многосторонними воздёйствіями съ востока и съ запада. Мы не станемъ здёсь перечислять хотя-бы названія разныхъ сибирскихъ, кавказскихъ, литовскихъ и другихъ "инородцевъ", которые до сихъ поръ сплошными массами занимають цёлыя области Имперіи и которымъ посвящается особый отдёль нашего курса. Говоря о важивишихъ иноплеменныхъ примъсяхъ и культурно-политическихъ придаткахъ къ чистому славянству, достаточно упомянуть по крайней мірі о финнахь, татарахь и німцахь, о вліянім ихъ, прямомъ и косвенномъ, на государственный бытъ Россіи. Можно сказать даже, что последній или вовсе-бы не сложился или сложился-бы въ другой, менве устойчивой формъ, если-бы не данное вліяніе.

Неоднократные исторические опыты показали, что славянскія народности сами по себів неспособны къ образованію сильных и прочных государствъ. Это объясняется отчасти уже присутствиемъ въ нихъ такихъ высшихъ духовныхъ инстинктовъ, которые повидимому иміютъ мало общаго съ боліе грубыми, чисто политическими "доблестями", всегда почти предполагающими нікоторое нравственное "несовершенство." Въ богато вообще одаренной натурів славянина слишкомъ много тонкой впечатлительности, широкой гуманности и умственной не-

зависимости. А для государственной жизни требуется и нѣчто совстить другое, часто несовитетимое съ только-что указанными Вотъ почему напримеръ известное финиское "упрямство", татарская "безчеловёчность" и нёмецкая "выдержка" должны были играть немалую роль въ судьбъ нашей могущественной Имперіи. Они были нужны по крайней мірт какъ нёкоторая "лигатура" или твердая примёсь къ мягкому "благородному металлу", изъ котораго иначе нельзя сдёлат ничего прочнаго. — Но если такъ, то историческую, а тѣм болъе современную Россію конечно нельзя считать чисто сла вянскимъ произведеніемъ. Русская общественность, какъ и русская государственность, давно уже возвышается надъ узким сферами и тёсными рамками отдёльных в національностей, а полномъ преобладаніи одного какого нибудь племени туть не можетъ быть и ръчи. Въ этомъ неплеменномъ, ненаціональ номъ, скоръе международном характеръ заключается одна из тъхъ действительно самобытныхъ чертъ, которыя всего мене цёнятся славянофидами и которыя однако особенно глубоке и притомъ выгодно отличаютъ нашу восточную Европу от западной. Отсутствіе рёзких в племенных в признаковъ у самой главной, господствующей народности, въ связи съ нѣкоторым другими условіями, приводить къ тому, что на обширным пространствахъ Россійской Имперіи могуть сравнительно хо рошо уживаться, взаимно приспособляться и отчасти сливаться ассимилироваться между собою многіе весьма разнородные даже прямо враждебные другь другу элементы государствен наго общества. Въ сложномъ, медленномъ процессъ такого объ единенія народностей и племенъ должны постепенно вырабаты ваться новые, болже широкіе интеллектуальные типы людей, приближающиеся уже къ общему, "всероссійскому" типу, от котораго недалеко пожалуй и до "всечеловъчества"... Разу мъется последнее пока есть только идеаль, съ которымъ мы отнюдь не смёшиваемъ окружающую насъ действительность.

Итакъ истинная русская "самобытность" состоить вовене въ сознании своей принадлежности къ той или другой пле

тенной группъ, даже къ той или другой отдъльной національгости въ западноевропейскомъ смыслѣ этого слова. Но ока не ависитъ также отъ какой нибудь опредъленной формы релиіознаго совнанія. Славянофиль всегда пріурочивали ее только ть восточному православію, какъ къ чиствишему выраженію :ристіанской религіи, исключающему всякія иныя върованія и настроенія. Церковными и богословскими вопросами особенно усердно занимался Хомяковъ. Значительная часть (пълые два гома) его сочиненій посвящена толкованію разныхъ православныхъ каноновъ, въ связи съ темъ, что принято называть поле**мическимъ** или "обличительнымъ" богословіемъ. Тутъ между трочимъ "обличались" и западныя религіозныя міросозерцанія; католицизмъ и протестантизмъ 10). Приведемъ отсюда нѣкотоныя выдержки 11). "Государство отъ міра сего, говорить авгоръ, заняло итсто христіанской церкви. Единый, живой засонъ единенія въ Богъ вытеснень быль частными законами, носящими на себъ отпечатокъ утилитаризма и юридическихъ этношеній. Раціонализмъ развился въ формъ властительскихъ предвленій; онъ изобрвль чистилище, чтобы объяснить моливы за усопшихъ; установилъ между Богомъ и человекомъ багансь обязанностей и заслугъ; началь прикидывать на вёсы рахи и молитвы, проступки и искупительные подвиги; завелъ переводы съ одного человъка на другого, узаконилъ обмънъ инимыхъ заслугъ; словомъ, онъ перенесъ въ святилище вфры юлный механизмъ банкирского дома. Единовременно церковь-

<sup>10)</sup> Достойно замѣчанія, что и эти <sub>п</sub>обличенія" должны были зъ свое время печататься за границей, именно въ Прагѣ чешской.

<sup>11)</sup> За неимѣніемъ подъ рукой всёхъ подлинныхъ славянофилькихъ трудовъ, я почерпаю эти и другія изъ нихъ выдержки въ книгѣ проф. А. Д. Градовскаю: "Національный вопросъ въ исторіи и въ лигературѣ", хотя самая точка зрѣнія почтеннаго автора на "первыхъ славянофиловъ" (весьма вообще сочувственная) значительно расхоцится съ моею собственною. Для сравненія см. еще статью О. Ө. Милера: "Основы ученія первоначальныхъ славянофиловъ" ("Русская мысль" 1880 года), очеркъ г. Памова: "Славянофильство какъ филоюфское ученіе" ("Журналъ Мин. Нар. Просв." за 1880 годъ), и проч.

государство вводила государственный языкъ-языкъ латинскій; потомъ она привлекла къ своему суду дёла мірскія; затёмъ взядась за оружіе и стала снаряжать сперва нестройныя полчища крестоносцевъ, впослъдствіи постоянныя армін-рыцарскіе ордена, и наконецъ, когда мечь былъ вырванъ изъ ея рукъ, она выдвинула въ строй вышколенную дружину ісвуитовъ." Ва это относится къ римскому "католичеству", а въ "протестантствь" тоть-же авторъ видитъ "законное, по своему происхожденію, хотя и непокорное исчадіе романизма", не совладавшаю съ "человъческимъ равумомъ", который наконецъ гордо "воспрянуль", нарушая прежнее "единство" в ры и "негодуя на произвольныя оковы." Такая, ивсколько напыщенная вообще характеристика западных церковных началь въ сущности довольно основательна и отчасти вполнѣ соотвѣтствуеть тому, что говорилось по этому поводу и въ нашемъ общемъ курст. Но славянофилы ставять въ упрекъ католической и протеставтской Европъ многое такое, чего въ своемъ родъ не лишена была и православная Россія. Такъ напримеръ, указывая на разныя "властительскія опредёленія" католицизма, не слёдовало забывать хоть то, что русская церковь всегда допускала широков вмёшательство свётскихъ властей въ свои внутреннія діл. Кое-что можно было-бы замётить также при разсужденіям объ "утилитаризмъ" или о "механизмъ банкирскаго дома", перенесенномъ "въ святилище въры"... Затъмъ, осуждая претестантское возстаніе "человъческаго разума", Хомяковъ долженъ былъ припомнить, что у насъ подобный-же раціонализм проявился еще сильнее и такъ сказать "почище" не тольы въ извёстномъ интеллигентномъ "невёрія", но и въ формъ церковнаго "раскола" съ его разнообразнымъ сектантствомъ 12) которое и другіе славянофилы слишкомъ часто старались обхо дить въ своихъ перковно-историческихъ изследованіяхъ.

<sup>12)</sup> Кромъ нъкоторыхъ общихъ сочиненій, относящихся къ этим мало еще изслъдованнымъ предметамъ, см. напр. статью г. *Пруменна*: "Запросы и проявленія умственной жизни въ расколъ" ("Русская Мыслъ" 1884 года).

Если иметь въ виду не чисто византійское, а то более русюе православіе, которое действительно установилось въ Роси, то за нимъ придется признать иныя, уже вполит самобытыя особенности и, скажемъ прямо, нравственныя преимущева предъ другими религіозными настроеніями. Удовлетворяя реннымъ духовнымъ потребностямъ народа, оно почти сводно отъ того схоластическаго догматизма, который сдавлиють самый умъ върующаго и потому не обходится безь изетной іезунтской морали. Съ другой стороны и въ явныхъ. моненіяхъ своихъ оть основного источника оно рёдко останаивается на филистерскомъ полуотрицании, логически непослъвательномъ и даже не всегда искренномъ. Вообще это релия, сравнительно мало стёснительная для человёческой совёи и всявдствіе того наибояве "откровенная" во всвяъ своихъ. оявленіяхъ, какъ положительныхъ, такъ и отрицательныхъ. о именно въ силу такого высшаго нравственнаго склада самая. рковь православная не польвовалась въ Россіи глубокимъ литическимъ вліяніемъ, а собственно культурное ея значеніе ва-ли не исчерпывалось однимъ истребленіемъ прежняго зычества." Трудно отыскать другую страну, въ исторіи корой чисто церковный элементь играль-бы еще менте значиьную общественную роль, даже въ сиысле внешняго обуздаі страстей. Изъ множества историческихъ фактовъ, прямо юсвенно подтверждающихъ эту мысль 13), я укажу эдёсь видъ примъра только на одинъ, который бросаеть яркій ть на всю духовную жизнь бывшей Московской Руси, изстной впрочемъ своею наружною "богомольностью." Въ акть происходившаго въ 1551 году Стоглаваго Собора нахося между прочимъ такое заявленіе царя Ивана Грознаго: ь церквахъ Божінхъ, соборныхъ и приходныхъ, стоять якона торжищи, или на поворищи, или на пиру, или яко корчемницы: и говоръ, и ропотъ, и бесъды срамные сло-

<sup>13)</sup> Такіе факты въ изобилія встръчаются въ "Исторіи Россіи тревнъйшихъ временъ" Соловьева, а также напр. въ большой книгъ наменскаю: "Приходское духовенство въ Россіи."

веса" 14). Надо замътить, что, по свидътельству недавно умершаго митрополита Макарія (въ VIII том вего "Исторіи перкви"), самъ Грозный держаль себя вообще довольно неприлично во время богослуженія, а потому онъ и къдругимъ не могъ быть въ этомъ отношении особенно требовательнымъ и взыскательнымъ. Какъ бы то ни было, но и въ XVI веке, когда вся западная Европа была еще сильно настроена на церковно-религіовный ладъ и даже предавалась нікоторымь излишествамь въ этомъ духъ, -- русскіе люди повидимому не вполнѣ раздѣ ляли подобное внутреннее настроеніе, котя и усердно исполняли разные вижшніе обряды. И конечно только при такомь отсутствім всякаго фанатизма, только при такомъ сравнительно равнодушномъ, спокойномъ, а потому и трезвомъ отношения къ дёлу религіи могла сложиться въ самомъ народё русскомъ извъстная широкая въротерпимость, перешедшая отчасти и въ законодательство, о чемъ будетъ подробно сказано въ своемъ мфстф. Слабою воспримчивостью къ церковнымъ вдіяніямь объясняется и позднее относительно культурное развитіе Россіи, которое на первыхъ порахъ не располагало такимъ могущественнымъ орудіемъ, какимъ являдся напримъръ западный католицизиъ. Зато наша поздняя культура есть конечно наиболье свытская изъ вськъ культурь, а вырабатываемыя ею въ отдёльныхъ людяхъ нравственныя убъжденія имбють самую широкую, "разумную" и потому уже до извёстной степени прочную, непоколебимую основу---не въ въръ только, но в въ знаніи. Можеть быть именно туть и заключается одно изъ тёхъ "новыхъ словъ", которыя несеть съ собою будущая Россія.

Въ высшей степени важный нравственный вопросъ, здёсь затронутый, встрётится намъ еще разъ, когда мы будемъ разбирать нёкоторыя инёнія русскихъ западниковъ. Что касается

<sup>14)</sup> Эту и нъкоторыя еще дальнъйшія цитаты я заимствую иззученой статьи проф. И. И. Дитятина: "Когда и почему возникларовнь въ Россіи между "командующими классами" и "народомъ" ("Русская Мысль" 1881 г., ноябрь, и 1882 г., мартъ).

гавянофиловъ, то они много вообще толковали о "русскомъ росвъщении", но въ сущности проглядъли и небывалую еще ысоту и громадную трудность этой задачи. Начто подобное ит частся и въ отношени ихъ къ другимъ "проклятымъ вооосанъ", выдвигаемымъ жизнью на первый планъ, именно ь вопросамъ экономическимъ и соціальнымъ въ тесномъ смыть этого слова. Наши первые славянофилы, какъ люди не олько просвещенные, но большею частью и вполнъ "обезпеенные", привыкли смотрёть на нихъ нёсколько какъ-бы свыэка, что называется по барски", и потому представляли себъ ногое въ довольно-таки туманномъ светъ. Стараясь опревлить главную особенность въ цёломъ складё русскихъ общегвенных отношеній, они указывали съ одной стороны на заздную Европу, где видели торжество "личнаго начала" или райняго индивидуализма, а съ другой стороны на славянство, ь которымъ соединялось чрезвычайно возвышенное понятіе ть побщинномъ бытъ", какъ о коллективномъ, пхоровомъ" или соборномъ" единствъ всей жизни. Такъ именно изображалъ вло Константинъ Аксаковъ, положившій это понятіе въ основу зоихъ историческихъ изысканій. Вь большой стать в по древемъ бытъ у Славянъ вообще и у Русскихъ въ особенности" Зочиненія, томъ I), онъ даеть между прочимь следующія новныя определенія. "Община, говорить онь, есть союзь люій, отказывающихся отъ своего эгоизма, отъ личности своей являющихъ общее согласіе.... Община представляетъ таимъ образомъ нравственный хоръ, и какъ въ хоръ не теряется элось, но, подчиняясь общему строю, слышится въ согласіи :Вхъ голосовъ, -такъ и въ общинъ не теряется дичность, но, жазываясь отъ своей исключительности для согласія общаго, за находить себя въ высшемъ, очищенномъ видъ, въ согласіи ьвномфрно самоотверженных иличностей." Этотъ идеалъ исвино-христіанскаго "смиренномудрія" всецёло переносился на лекое и даже не особенно далекое прошедшее русской общевенной жизни. Подобнымъ-же образомъ идеализировалась славянская "семья", которая какъ-то удивительно должна ила гармонировать съ отказомъ отъ всякой "исключительно-

сти". Исключался только продовой быть", а общинное псогласи даже основывалось нашимъ авторомъ на согласіи семейнои: Такого гармонического общежитія мы конечно не встрётии не только въ новъйшей, но и въ древней Россіи, гдъ общины быть не составляль даже народной особенности, такъ как и западноевропейскіе народы въ свое время придерживаль той-же формы землевладенія. У насъ эта форма долго сохра нялась и отчасти создавалась правительствомъ ради фискаль ныхъ цёлей 15), причемъ самое внутреннее устройство сен ских общинъ не вполнъ удовлетворяло естественнымъ и кра не разнообразнымъ народнымъ потребностямъ. Последнее зам чаніе относится и къ нынёшней организаціи крестьянской ді вни, съ ея "міробдствомъ", "кулачествомъ", "сножачествомъ" иными бъдствіями <sup>16</sup>). Конечно общинное владініе земле съ надъломъ для каждаго крестьянина, есть нъкоторая гарант противъ безземельнаго пролетаріата, разлагающаго всю соціал ную жизнь западной Европы и почти немыслимаго при да ныхъ условіяхъ русскаго или по крайней ифрф великорусска деревенского быта. Но этимъ отрицательнымъ последствием кажется исчерпываются пока благоділнія того оффиціальны общиннаго устройства, въ которомъ и славянофилы принял довольно дъятельное участіе. Существующія поземельныя оты шенія далеко не соотвітствують всімь нуждамь, а совмістны мало разграниченныя права и повинности скорже лишь пуш разъединяють, чёмъ сколько нибудь объединяють разнородны хозяйственные интересы мелкихъ общественныхъ группъ и об дъльныхъ людей, связанныхъ между собою только вижшним искусственнымъ образомъ.

<sup>15)</sup> Въ доказательствъ этого положенія заключается едва-ли важнъйшая услуга, оказанная русской наукъ бывшимъ московски профессоромъ г. Чичеринымъ. См. особ. его "Опыты по исторіи рускаго права", изд. 1858 года. О томъ-же предметъ ср. также "Кустьянское землевладъніе на Съверъ" г-жи А. Ефименко.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Вопросы русскаго крестьянскаго быта особенно усерд разсматривались и обсуждались на страницахъ "Отечественныхъ з писокъ".

Такъ было и прежде, и во всемъ такъ было. Въ сущости общественная рознь, семейныя неурядицы, личныя здоразуменія и проч. нигде не достигали такой глубины, кихъ широкихъ размеровъ, какъ именно въ Россіи. Здёсь чти никогда не было особенно прочныхъ сословныхъ, парйныхъ, традиціонныхъ, корпоративныхъ и т. п. связей: ю это держалось болье или менье "на пескь" и часто разрыалось въ столкновение и борьбу индивидуальныхъ силъ, обнауживавшихъ при этомъ все великое разнообразіе своего внуренняго психического содержанія. Недаромъ еще извъстный эторикъ Погодинъ вамътилъ, что прусская исторія есть курсъ рихологіи въ лицахъ": туть именно "психологія", хотя и мало це разработанная, а не одна только "соціологія" или просто политическая экономія", грозящая охватить постепенно всь зленія западноевропейской жизни, гдё, по словамь философа ж. Стюарта Милля 17), "скученная посредственность (congloerated mediocrity)" уже подавляеть собою всякое ръзкое прозленіе человъческой индивидуальности. Вспомнимъ трагичеую судьбу лорда Байрона, возбудившаго противъ себя англій-:ое добщественное мивніе", а также слова ивмецкаго поэта енриха Гейне, что въ Англіи "машины действують какъ оди, но зато и люди действують какь машины". Нёть, въ этой ашинообразной средъ слишкомъ даже мало остается простора гя настоящаго индивидуаливма, котораго пожалуй всего болье именно "у Славянъ вообще и у Русскихъ въ особенности"! бдь они меньше всёхъ дотказываются отъ личности своей", этя-бы ради корыстныхъ цёлей, и меньше всёхъ "являютъ іщее согласіе", какъ въ митніяхъ, такъ и въ действіяхъ. И не лько въ т. н. "образованномъ обществъ", но и въ массъ грода нашего господствуетъ такое "личное начало", которое сьма последовательно проводится напримерь во всякой "арэльной" организаціи, основанной на народных обычаях и зободной отъ постороннихъ вліяній. Оно выражается и въ по-

<sup>17)</sup> Въ извъстномъ сочинении "On liberty (О свободъ)", перевенномъ и на русскій языкъ.

словицахъ: у насъ "сколько головъ-столько умовъ", "на вкусъ и цвътъ-товарища нътъ", "всякъ молодецъ-на свой образецъ", а "что ни городъ-то норовъ, что деревня-то обычай". Въ этомъ крайнемъ разнообразіи личныхъ настроеній и создаваемыхъ ими мёстныхъ условій, въ этомъ отсутствіи нёкоторыхъ "стадныхъ" или "органическихъ" свойствъ состоитъ одна изъ величайшихъ, но также незамёченныхъ славянофилами особенностей "русскаго духа" вообще. Она представляеть собою лучшій валогь для будущаго полнаго торжества высшей справедливости въ общественныхъ отношеніяхъ. Ибо такая высшая справедливость или правда достигается на землё не "равномёрнымъ самоотверженіемъ" людей во имя какихъ-нибудь "общихъ интересовъ", часто только призрачныхъ или совнательнофиктивныхъ, а напротивъ-равном врнымъ проявлениемъ и взаимнымъ лишь ограничениемъ всёхъ отдёльныхъ, частных стремленій, даже "эгоизмовь" человіческих 18). Тімь-то и велика наша великорусская поземельная община, что, несмотря на равныя случайности податного обложенія, несмотря на обязательную "круговую поруку", допускаетъ особенно безобидное правильное, доходящее иногда до мельчайшихъ подробностей распределение всёхъ мірскихъ тягостей и выгодъ между отдель ными участниками. И семья русская, построенная на полној раздёльности имуществъ, предоставляетъ наибольшую самосто ятельность своимъ членамъ, въ томъ числе и женщинамъ. сюда въ ней возможность постоянных внутренних раздоровы но отсюда-же часто и невозможность того безспорнаго юридиче скаго перевъса, даже того односторонняго нравственнаго давли нія, которые, вийсти съ лицемиріемь и прочею фальшью, соста вляють довольно обычную подкладку разныхь "патріархаль ныхь" согласій или супружеских "идиллій" въ семейных с ювахъ какой-нибудь архиевропейской "Эльзасъ-Лотарингіи".

<sup>18)</sup> Мысль эта не разъ проводилась и въ общемъ курсѣ, по ра нымъ поводамъ. Болѣе спеціально она была высказана мною въ стъъ "Новое правственно придическое міросозерцаніе", помѣщенно въ "Журналѣ гражд. и угол. права" за 1881 годъ (мартъ и апръль).

Чёмъ сильнёе разъединение общественныхъ элементовъ, тыть болье оно затрудняеть общее политическое развитие народа, задача котораго тогда необыкновенно усложняется. Но гакое усложнение влечетъ за собою и новое расширение данной задачи, что особенно поражаеть въ Россіи, осуществляющей "идею государства" въ самыхъ крупныхъ разитрахъ, самыми общирными средствами и съ самыми возвышенными цёлями. Однако и эту идею не съумъли или не захотъли одънить славянофилы въ своемъ отечествъ, все внъшнее и внутреннее величіе котораго приписывалось ими одной только "землв", какъ совокупности земских элементовъ общества, будто-бы непричастныхъ политикъ. Подобный взглядъ нашелъ себъ наиболъе ревпостнаго выразителя въ лицъ Константина Аксакова, который цаже въ "Запискъ о внутреннемъ состояніи Россів", поданной имъ еще въ 1855 году покойному Императору Александру Николаевичу, только что вступившему тогда на престоль, назваль русскій народъ "народомъ негосударственнымъ" 19). Подтверкденіе этого взгляда онъ находиль уже въ "самомъ началь руской исторіи", когда "земля привываеть государство" только цля вившняго порядка, котораго ей недоставало. Въ цитирозанной уже выше статьв "О древнемъ бытв" авторъ соглапается, что "князь (власть государственная), добровольно приванный, сталъ необходимостью для народа", что "даже Новородцы безъ князя обойтись не могутъ." Но тутъ-же оказыается, что "при этой власти князей сбщина живетъ полною сизнью, думаеть, совъщается." Еще раньше "Славяне, Криичи и Чудь совъщаются между собою и на совъщании ръшатъ призвать Рюрика съ братьями". Положимъ, что все это сновано на летописяхъ и даже верно фактически: спрашиается однако, какой внутренній смыслъ имели эти "думы" и совъщанія", особенно если принять во вниманіе извъстныя лова лётописца о томъ, какъ "не бѣ въ нихъ правды, и въста

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Эта пространная "Записка", вмёстё съ "дополненіемъ" къ не<sup>#</sup> ого-же автора, была напечатана въ журналё "Русь" 1881 года (N<sup>o</sup> 5—28).

родъ на родъ, быша въ нихъ усобицъ, и воевати почаща сам на ся", чёмъ и объясняется самый актъ "призванія" или вёр нье мирнаго покоренія? Очевидно, что только власть могла при дать "совещаніямь" разрозненныхъ племень сколько нибуд общее вначение. Она-же съ самаго начала и потомъ еще долго время служила главнымъ, если не единственнымъ предметоч общихъ "думъ". Значитъ дело было не въ одномъ только уста новленіи вившняго "порядка". Многое надо было не толы упорядочить, но и вновь создать. Вокругъ государственной вл сти впервые складывались и группировались разные отдёльны элементы будущаго государственнаго общества, а впоследстві ей-же пришлось и "собрать русскую землю", которая безъ не даже не существовала какъ таковая. Тутъ уже правительству обремененному множествомъ новыхъ заботъ, стало не до пред нихъ "думъ" и "совъщаній": послёднія получають болёе случай ный характеръ и возобновляются скорте для противодъйсты нёкоторымъ сословнымъ вліяніямъ. Иначе полагаетъ К. Ака ковъ, впадающій при этомъ уже въ прямыя фактическія него ности. "Какъ скоро только Русская земля собрадась вся воедин говорить онъ, и подъ единою властью государственнаго Царя такъ сейчасъ былъ собранъ вемскій соборъ. Первый Царь созы ваеть земскій соборь." Замётимь, что этоть соборь 1548 год быль также "первымь" по счету, а между темь объединение об ственно тогдашней Руси успало уже почти завершиться гора до раньше. Далее выходить, что въ Царскомъ или Моско! скомъ періодъ "вемля и государство стали въ ясныя отношені другъ къ другу, поняли взаимные свои предёлы и значеню жоторые состоять въ томъ, что "право духовной свободы, дру гими словами, свобода мысли и слова, есть неотъемлемое пра земли; только при немъ никакихъ политическихъ правъ она 1 хочеть, предоставляя государству неограниченную власть пол тическую." Это также не совсим точно, потому что въ Сму ное время и после него были, какъ известно, серьёзныя п нытки со стороны московскаго боярства ограничить власт царей въ свою пользу. Слёдовательно и "земля", въ лицъ нёк торыхъ своихъ представителей, проявила несомивнное желай

имъть "политическія права", хотя и не могла удержать ихъ за собою. Кромъ того странно даже заговаривать о какой-то "свободъ мысли и слова" и вообще о какихъ-бы то ни было "неотъемлемыхъ правахъ земли" въ этомъ Царскомъ періодъ русской исторіи. Но Аксакову понадобилось еще и повторять свое инъніе по данному вопросу. "Сила нравственная, заключаеть онъ, въ томъ-же мъсть, эта свобода мысли и слова, есть тотъ элементъ, въ которомъ живетъ и движется вемля." И все это говорилось о томъ Московскомъ Царствъ, которое, по словамъ Н. И. Костомарова, состояло только пизъ колоповъ, сиротъ и богомольцевь единодержавнаго Царя"! Мы думаемъ, что подобные "богомольцы" и "сироты", заслуживають нъкотораго вниманія со стороны мынфиняго историка именно потому, что они вообще умъли въ свое время подчиняться и всячески содъйствовать власти, т. е. составляли уже въ этомъ смыслѣ вполнѣ государственное общество. Во всякомъ случат у нихъ не было ничего "негосударственнаго", кром развъ какихъ нибудь соловецкихъ, коломенскихъ и иныхъ мъстныхъ бунтовъ, которые впрочемъ плохо вяжутся со славянофильскою теоріею о полномъ "единеніи земли и государства".

Почему-же наконецъ русскій народъ долженъ считаться "народомъ негосударственнымъ"? Не онъ-ли вынесъ на мощныхъ плечахъ своихъ огромную Имперію, все могущество которой въ немъ-же и почерпается? Не онъ-ли отстаивалъ эту свою Имперію въ гигантской борьбѣ за существованіе съ своими-же вибшинии и внутренними врагами? И развъ великая Всероссійская Имперія не дала ему вийсти съ тимъ громаднаго значенія хотя-бы въ дёлё постепеннаго очеловёчиванія разныхъ дикихъ, полудикихъ и даже нѣкоторыхъ совсѣмъ не дикихъ народностей, раздёляющих съ нимъ общую государственную жизнь? Развъ самая политика русская, раскидываясь и распространяя свое вліяніе въ двухъ частяхъ свёта, не создаеть для русскаго народа еще другого, высшаго и уже всемірно-историческаго призванія — быть самостоятельнымъ посредникомъ между просвещеннымъ европейскимъ Западомъ и варварскимъ азіатскимъ Востокомъ? Но именно къ такому культурно-поли-

тическому призванію Россіи наши славянофилы относятся крайне скептически. Они негодують на Петра Великаго за насильственное "раздвоеніе вемли и государства", за отділеніе "командующихъ классовъ" или, какъ выражался К. Аксаковъ, "почтеннъйшей публики" отъ "православнаго народа". Затъмъ весь Императорскій или т. н. Петербургскій 20) періодъ русской исторіи представляется имъ только "рабскимъ подражаніемъ гнилому Западу", только пустымъ "европейничаньемъ", въ смыслъ "безплодной погони за европейскимъ просвъщениемъ", и т. п. Въ этихъ упрекахъ справедливо лишь кое-что, а все прочее находить себъ полное оправдание не только въ соображе ніяхь общественной и государственной польвы, но и въ исторической преемственности цивилизацій, умотвеннаго развитія вообще. Всякое создание новой, высшей культуры предполагаеть болве или менве полное воспріятіе, усвоеніе себв культурь предшествующихъ. Такую необходимую предварительную школу проходили въ своемъ развитіи всё самобытнейшія національности, которыми ванимается "всеобщая исторія". Древніе Греки первоначально просвётились отъ древнёйшаго Востока, классическій Римъ-отъ Греціи, среднев ковые Германцыотъ Римлянъ, а новые германскіе народы много и долго поучались у родственныхъ имъ отчасти народностей романскихъ **Подобнымъ-же образомъ и Россія должна была перенимать свое** просвъщение оть просвъщенивищей западной Европы, поучаться у ученейшихъ шведовъ и немцевъ. Ея "высшая школа"-конечно самая трудная, самая длинная, но зато и далеко не "безплодная"! Отвергать въ этомъ смыслѣ значеніе и пользу русскаго "европейничанья" значило-бы то-же, что напримъръ вычеркивать изъ жизни отдёльнаго человёка его молодые, "университетскіе" годы. Даже относительная бёдность и нёкоторая поверхностность нашего просвъщенія не должны смущать и разочаровывать истинныхъ патріотовъ. Общество, переживающее періодъ усиленнаго умственнаго роста, не въ состо-

<sup>20)</sup> Терминъ этотъ также принадлежитъ К. Аксакову.

яніи еще проявлять вов свои творческія способности, которыя ъ темъ большимъ напряжениемъ могутъ обнаружиться впомедствии. Въ сравнительномъ недостатке широкой и самостоягельной производительности выражается историческая "юность" Россіи, открывающая передъ нею особенно долгую будущность. А въ настоящемъ она повидимому еще очень далека отъ того неизбъжнаго упадка, къ которому до сихъ поръ клонились всъ ющества, достигавшія высших культурных степеней и вмёть съ темъ высшей своей оригинальности. Многія черезчуръ поспѣшныя и потому не всегда удачныя заимствованія оправдывались необходимостью поскорте догнать своихъ западноевропейскихъ "состедей", чтобы не сдълаться жертвою ихъ военныхъ, промышленныхъ или научныхъ успёховъ. Понятно, что въ такихъ, преимущественно только техническихъ "подражаніяхъ" не было ничего унивительнаго, а тёмъ болёе "рабскаго": напротивъ, ими обусловливалась отчасти и политическая и иная независимость по отношенію къ Европъ. Вообще приходилось цо извёстной степени соблюдать русскую пословицу: "съ волками жить -- по волчьи выть", примёняя ее и къ внёшнимъ н къ внутреннимъ врагамъ Россіи.

Но главное оправданіе всей "Петербургской" политики лежить въ ея общихь результатахъ для нашего общественнаго развитія. Здёсь не мёсто распространяться о томъ, какъ и помему за прежнимъ, Царскимъ закрёпощеніемъ послёдовало повёйшее, Императорское распръпощеніе всёхъ сословій <sup>21</sup>). Здёсь, въ спорё съ славянофилами, мы имёемъ въ виду указать пишь на одинъ, но уже вполнё "самобытный" результать, сосёмъ не "юридическаго" свойства. Несомнённо, что не въ одной только "Петровской", а и въ допетровской Россіи сущетвовали т. н. "командующіе классы", отдёленные отъ "наро-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Весь этоть процессь подробно изображень и вмёстё съ тёмъ обобщень въ "Началахъ русскаго государственнаго права" проф. А. Д. Градовскаго. Мы также очертимь его въ соотвётствующихъ отцёлахъ курса.

да" въ тесномъ смысле слова 22). Безъ нижь не обходится вообще никакое государство въ міръ, ибо всякая государственная жизнь, какъ таковая, сводится къ просподству людей надъ людьми" <sup>23</sup>). Важно однако опредёлить въ каждомъ данномъ случат, кто и как господствуеть надъ обществомъ, потому что и цёли и характеръ господства могуть быть весьма разнообразны-отъ самыхъ низменныхъ до самыхъ возвышенныхъ. Съ этой стороны нашъ Петербургскій періодъ русской исторів по крайней мёрё не уступаеть Московскому. И въ послёднемь напримфръ "служилые" люди пользовались привилегированнымъ положениемъ, даже "верстались" помъстьями, "чтобы было имъ съ чего свою Государеву службу служити". Но, во словамъ извёстнаго Котошихина ("О Россіи въ царствовані Алекстя Михайловича"), "Царь жаловаль многихъ въ бояре не по разуму ихъ, а по великой породъ", вследствие чего они окавывались "грамоть неучены и не студерованые". Между тып великій Петръ решительно потребоваль отъ никъ научнато образованія, подъ вліяніемъ котораго смягчились потомъ и формы сословнаго господства. Конечно это произошло и могло произойти не очень скоро: охраняемое по необходимости даже великою Екатериною потоиство "начальствовавшихъ въ древности мужей" 24) не сейчасъ согласилось лишиться своил прежнихъ привилегій и сдёлаться просто "почтеннёйшею публикою". Зато оно еще раньше само положило начало другому. впослёдствіи оттёснившему его, оригинальнайшему явлені русской жизни, имя которому-интеллигенція. Несмотря в свою иностранную кличку, явленіе это всего болье чужы именно "гнилому Западу". Мы говоримъ о цёломъ обществен

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Доказательство этого положевія составляєть основное со держаніе указанной выше статьи проф. И. И. Дитятина, направленной противъ нѣкоторыхъ новѣйшихъ славянофильскихъ мнѣній.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Опредъленіе австрійскаго ученаго Л. Гумпловича, принято съ нѣкоторыми поправками и дополненіями въ нашемъ общемъ курсь

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Выраженіе "Жалованной Грамоты" дворянству 1785 г., пе решедшее и въ Сводъ Законовъ.

номъ классъ, принадлежность къ которому основывается не на рожденіи, не на особенныхъ правахъ или повинностяхъ, не на богатотив, не на имущественныхъ отношенияхъ вообще, а только на образовании и на порождаемыхъ имъ умственныхъ погребностяхъ. Тутъ уже въ извъстной степени могутъ объединяться самые разнородные элементы общества. Съ одной сторопы интеллигентные люди служать "государству" и по крайней и врв внишнимъ обравомъ примыкаютъ отчасти къ т. н. "команцующимъ классамъ." Съ другой стороны они своими высшими цуховными стремленіями, а также интересами своего матерыяльнаго благосостоянія 25) свявываются съ "землею", съ народома, л тою "меньшею братіею", по отношенію къ которой они споюбны быть не только какими нибудь феодальными "господами" им буржуазными "хозяевами", но и просвъщенными руковоителями, наставниками, учителями, врачами и т. п., иногда ъ безкорыстивищими, чиствищими и воввышенивищими намвненіями... Все это пока еще болье мечта, чемъ действитель-100ть, --- но для насъ важно уже то обстоятельство, что и мечты акія возможны именно лишь на почві нашего "петербургскаго еріода", въ которомъ славянофилы желають видёть только раздвоение вемли и государства", только отдёление интеллигемін отъ народа. Не сочувствуя великому настоящему и еще олже великому будущему, они продолжаютъ искать свои идеалы ъ давно прошедшихъ эпохахъ русской исторіи, когда Россія ыла даже всего менъе "самобытна". Вздыхая по излюбленномъ ми Московскомъ Царстве, они забывають, что исторія велиаго народа не должна по крайней мёрё повторяться, -- да и не овторяется вообще.

Одинъ изъ поэтовъ этого направленія недаромъ сказаль, го "умомъ Россіи не понять", что "въ Россію можно только

 $<sup>^{25}</sup>$ ) Объ этихъ интересахъ см. напримъръ помъщенную въ "Отесственныхъ Запискахъ" (1884 г., & 2) статью: "Капитализмъ и расчая интеллигенція", г. B. B., автора сочиненія о "Судьбахъ капиталима въ Россі́и" (СПБ. 1882).

върить". Трудно дъйствительно "понять", т. е. совершенно оправдать (ибо, по извёстному французскому изреченію, "все понять значить все простить") такую, славянофильскую Россію. Но и искренно "върить" въ нее было-бы довольно мудрено, даже вполнъ русскому человъку. Примъръ славянофиловъ покавываеть, до какихъ бевъисходныхъ противоръчій не только съ потребностями своего народа, но даже и съ своими собственными стремленіями могуть доходить иные русскіе люди, когда они становятся на мало свойственную имъ и слишкомъ для нихъ узкую національную точку врѣнія. Сами теоретики славянофильства повидимому носили въ душт болте свттлыя и широкія стремленія, чёмъ тё, которыя непосредственно вытекаля изъ ихъ ученій и иногда проводились въ практической жизня ихъ последователями. Такъ Хомяковъ, будучи не только мыслителемъ, но отчасти и поэтомъ, не разъ старался выразить свою высшую въру въ стихотворной и большею частью адлегорической формъ. Въ одномъ изъ туманнъйшихъ, но глубочайшихъ по идеж стихотвореній онъ говорить напримітрь о живомь дужовномъ "ключъ", быющемъ въ груди Россіи. Этотъ ключь мечтается ему, "водоема въ тёсной чашё не вёчно будет заключенъ:

Ната, съ каждыма днема живай, и краше, И глубже будеть литься онъ. И варю я: тота часа настанеть, Рака свой край перебажить, На небо голубое взглянета — И небо все ва себа вмастить. Смотрите, кака широко воды Зеленыма долома разлились, Кака ка брегу чуждые народы Съ духовной жаждой собрались! И солнце яркими огнями Съ лазурной сватить вышины, И осіяна весь міра лучами Любви, святыни, тишины.

Смотрите, мчатся черезъ волны Съ богатствомъ мыслей корабли, Любимцы неба, силы полны, Плодотворители земли."

Уть сквозь нёкоторую національную гордость пробивается автора широкая и свётлая идея всенароднаго общенія. Эна-же составляеть главную мысль другого, болёе художетвеннаго по формё стихотворенія, посвященнаго судьбамъ ревнихъ "Израильтянъ" и весьма характернаго, даже поучительнаго во многихъ отношеніяхъ, ибо здёсь уже прямо осужност противоположныя тенденціи. Поэтъ изображаеть снапала узкую племенную и религіозную исключительность "дётей лона", считавшихъ себя "родомъ избраннымъ" и навлекшихъ за себя гнёвъ Божій,—а затёмъ дёлаетъ общій выводъ или правоученіе", въ соотвётствующемъ самому сюжету мистичекомъ духё:

"Не терпитъ Богъ людской гордыни, Не съ тъми Онъ, кто говоритъ: —Мы соль земли, мы столбъ святыни, Мы Божій мечъ, мы Божій щитъ!

Онъ съ тъм, кто духа и свободы Ему возносить фиміамъ: Онъ съ тъмъ, кто вев зоветь народы Въ духовный міръ, въ Господень храмъ!".

Тоть же Хомяковь и въ философскихъ статьяхъ своихъ азывалъ народность "началомъ общечеловъческимъ, облеченымъ въ живыя формы народа". Это начало "выражается то в Фидіи и Илатонъ, то въ Рафаэлъ и Вико, то въ Беконъ и Иекспиръ, то въ Гегелъ и Гёте"; оно "богатитъ собою все чеовъчество" и "принимаетъ въ себя все человъческое", только отстраняя чужеродное своею неподкупною критикою". Пообная постановка вопроса встръчается и у Ивана Киръевскаго,

по слованъ котораго "равумное развитіе народа есть возведеніе его до общечеловъческого значенія того типа, который скрывается въ саномъ корив народнаго быта". — Отсюда уже видно, что славянофильская философія не была проявленіемъ извѣстнаго "квасного патріотизма". Напротивъ, идея національности, столь узко и столь конкретно понимаемая многими европейскими умами, получила въ ней болте широкій и отвлеченный смысль, допускавшій довольно различные практическіе выводи въ отдельныхъ случаяхъ. Сощдемся здёсь на мижнія разных славянофиловь о русско-польскихъ отношеніяхъ 26). Что касается такъ называемаго "панславизма", то онъ отличался всегда саными мирными, "братскими" наклонностями, а объяснялся преимущественно въ стихахъ. Притомъ общія доброже лательныя чувства не всегда ограничивались даже предълани "греко-славянскаго міра". "Да здравствуєть каждая народность!", сибло восклицаль напримерь Константинь Аксаковы Впрочемъ къ такимъ восторженнымъ восклицаніямъ, туманнымъ философскимъ формуламъ и неопредёленнымъ поэтиче скимъ образамъ, навъяннымъ высокими и гуманными идеалачи, всего менте примънимо върное вообще замъчание новъйшате писателя, что славянофильство "подействовало не только н сознание извёстнаго круга людей, но и на инстинкты значительной массы общества" 27). Скорже можно сказать наобороть, чт широків общечеловическіе идчалы, какъ наиболью самобытная черта первыхъ славянофиловъ, были отражениемъ въ ихъ ученіи русскаго народнаго характера, которому оставалась чуждов грубая національная, а тёмъ паче вёроисповёдная исключь тельность. Вотъ почему эти усердные блюстители православія отвергали въ принципъ всякую вообще клерикальную поль тику. По мивнію Ю. Самарина, согласному съ мыслями самого

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Мявнія эти собраны и изложены въ обширной статьв А. В Пыпина: "Польскій вопрось въ русской литературв" ("Въстник Европы" за 1880 годъ).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) См. А. Д. *Градовскаю*: Національный вопросъ въ исторія п въ дитературъ, стр. 218.

Комякова, "церковь предлагаеть только вфру, вызываеть ть душт человтка только втру и меньшимъ не довольствуется; ными словами: она принимаеть въ свое лоно только свободных; то приносить ей рабское подчинение, не въря въ нее, тоть не в церкви и не отъ церкви." - То-же следуеть заметить относиельно узко-аристократическихъ тенденцій, соединявшихся на бападъ съ консервативнымъ націонализмомъ и составлявшихъ асто его главную практическую подкладку. Заматимъ, что насъ напримеръ Аксаковы и Самарины, при всемъ своемъ барствъ", являлись нъкогда ревностными охранителями не ворянскихъ или помещичьихъ, а только крестьянскихъ вемельыхъ интересовъ. Они мало походили и на новъйшихъ "націоаль-либераловъ", порожденныхъ буржуазною Европою. Вобще они видъли главную основу народности именно въ низихъ, "простонародныхъ", а не въ высшихъ или "среднихъ" лассахъ общества <sup>28</sup>). К. Аксаковъ утверждалъ даже, что русскій крестьянинъ есть лучшій человікь въ русской земв", съ чемъ соглашались и другіе. Сравнительная независиость ихъ сужденій о политикъ не подлежить никакому сомньію. Въ виду всего сказаннаго я и считаю московское славяноильство оригинальнымъ направлениемъ политической мысли, ложившимся подъ прямымъ и косвеннымъ вліяніемъ русской Такой оригинальности было пожалуй еще больше ъ другомъ, не менте русскомо и по преимуществу уже "петерургскомъ" направленіи, къ которому мы теперь переходимъ разборъ котораго долженъ ближе познакомить насъ съ обцими условіями государственнаго быта въ Россіи.

И западники, подобно славянофиланъ, находились подъ ліяніемъ нѣмецкой философіи, овладѣвшей столь многими вы-

<sup>25)</sup> Въ духв, противномъ всякому аристократизму, высказычется и Н. Я. Данилевскій въ своемъ сочиненіи "Россія и Европа". э. стр. 202 сл., 274 сл., 290 сл., 305 сл., 523 сл. и др.

дающимися умами въ первой половинь нашего стольтія. Но по своимъ тенденціямь они примыкали скорве къ такъ называемой "лѣвой сторонъ" Гегелевской школы, къ извъстному космололитическому либерализму, легко переходившему и въ нъкоторый "соціализмъ", иногда довольно отвлеченнаго и потому невипнаго свойства. Вообще въ нихъ преобладало критическое, отрицательное отношение къ дъйствительности, не только настоящей, текущей, но и прошедшей, исторической. Несомивниы также и некоторыя французскія вліянія, отчасти книжныя, отчасти и непосредственныя. А еще несомитните вліяніе всей окружавшей жизненной обстановки, которое собственно и придавало цёлому направленію болье или менье серьёзный практическій смыслъ. Русское западничество пережило не одно поколеніе и имёло разнообразные оттёнки, такъ что отдёльные представители его сходятся между собою только въ самыхъ общихъ положеніяхь, и то не всегда, какь увидинь при дальный шемт разборѣ накоторыхъ мнаній.

Первымъ значительнымъ представителемъ этого направленія въ литературѣ считается извѣстный еще въ двадцатыхъ годахъ нынѣшняго столѣтія свѣтскій человѣкъ и разочарованный мечтатель П. Я. Чаздаевъ, о которомъ Пушкинъ сказалъ, что лонъ въ Римѣ былъ-бы Брутъ, въ Авинахъ—Периклесъ", но которому пришлось только въ молодости послужить въ гусарахъ и затѣмъ выразить свои мысли въ надѣлавшемъ тогда много шуму "Философическомъ письмѣ о Россіи" 29). Къ томуже поколѣнію припадлежалъ и Николай Ивановичъ Тургеневъ († 1871) — нѣкогда убѣжденный бюрократъ и оффиціальный сотрудникъ Сперанскаго при Императорѣ Александрѣ I, а потомъ членъ тайнаго "Сѣвернаго общества", эмиграмтъ и авторъ изданнаго за границею трехтомнаго сочиненія "La Russie et les

<sup>20)</sup> Это "Письмо" было напочатано въ журналѣ "Телескопъ" 1836 года. Вскорѣ послѣ этого авторъ полуоффиціально объявлень былъ помѣшапнымъ, и ему запрещено было писать для печати вообще.

Russes". Главными журнальными деятелями позднейшей эпохи являются знаменитые литературные критики и публицисты: умершій еще въ 1848 году Виссаріонъ Григ. Бълинскій (прованный за некоторую пылкость своихъ убежденій пнеистовымъ Виссарьономъ"), Александръ Ив. Герценъ (извъстный гакже подъ псевдонимомъ "Искандера", + 1870), Н. Г. Чернышевскій, Н. Л. Добролюбовъ († 1864) и другів 30). Наконець лдельныя, далеко не все однако черты прежняго западничетва воспроизводились — отчасти и съ разными новыми оттентами — въ трудахъ современныхъ ученыхъ, писавшихъ для русскихъ журналовъ статьи литературно-политического харакгера 31). Во встать сферать умственной жизни это общее напразленіе до сихъ поръ имъло гораздо больше приверженцевъ, івиь противоположное ему славянофильство, и мы должны несколько прилежнее заняться его критикою, впрочемъ не изнагая съ излишнею подробностью тёхъ мийній, которыя и безъ ого достаточно распространены.

Въ основъ русскаго западничества, теоретическаго и пракчическаго, также лежало извъстное противоположение "Россіи в Европы". Но послъдняя являлась тутъ во образъ уже не угнилого", а скоръе "просвъщеннаго", "гуманнаго", "цивилизозаннаго" Запада, въ сравнении съ которымъ много проигрывали наши "жестокие нравы", наша "дикость", наше "варварство"

<sup>30)</sup> Сочиненія Бълинскаго уже давно изданы въ 12-ти, а сочиненія Добролюбова—въ 4-хъ томахъ. Общирная автобіографія и друія произведенія Герцена печатались, за немногими исключеніями, олько за границей, гдѣ нѣкоторыя изъ нихъ переводились и на инотранные языки,—гдѣ самъ авторъ провелъ послѣднія двадцать слишомъ дѣтъ своей жизни.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Таковы напримъръ многія статьи К. Д. Кавелина, А. Н. Пынна, В. Д. Спасовича и вък. др., помъщавшіяся преимущественно ъ "Въстникъ Европы" и составившія потомъ цълыя книги. Сюда-же ожно отнести отчасти разныя статьи Н. К. Михайловскаго въ "Отественныхъ Запискахъ", вошедшія и въ собраніе его сочиненій 5 томовъ).

и т. д. Во встать этихъ выводахъ слишкомъ мало было научнаго реализма и еще менте — философскаго эволюціонизма. Поз добныя сравненія вообще довольно поучительны, если только основываются хоть на иёкоторой "статистике". Мы сами оть нихъ очень не прочь, но думаемъ, что для полной поучительности следуеть принять во внимание и те особенныя условія, въ которыхъ развивалось русское общество, и возможное для него будущее развитие. Тогда и выводы получатся насколько иные, чёмъ у западниковъ, более или менее ослепленных своими европейскими кумирами и потому часто не пониманшихъ своего отечества. Чтобы лучше и върнъе оцънить современную Россію, переживающую одинъ изъ труднъй шихъ, "переходныхъ" моментовъ своей исторической жизни, надо сравиивать ее не съ нынёшнею, а съ прежнею, полуфеодальною и полубуржуваною, полуреволюціонною и полуреакціонною Европою, гдъ было поменьше, чъмъ у насъ, мягкости и широкой человъчности во всъхъ вообще жизненныхъ отношенияхъ. Отчасти это можетъ относиться и къ настоящему времени. Нельзя не уномянуть хоть о такихъ крупныхъ явленіяхъ, какъ клерикализмъ, аристократизмъ и капитализмъ, со всеми ихъ соціальными послёдствіями и цёдою сётью общественныхъ предразсудковъ, отъ которыхъ немало терпъли и донынъ еще терпять западные европейцы, но которыхъ почти не знало и не знаеть русское общество. У насъ православная церковь не могла соперничать съ государствомъ, далеко опередившимъ ее въ своемъ историческомъ образовании и развитии. Наше дворянство всегда много "служило", отчасти еще "кормилось" отъ своихъ помъстій, но относительно весьма мало "господствовало", а олигаржическія его попытки уже въ XVIII столетіи "подали въ народъ довольную смъха матерію", по выраженію извъстнаго Өесфана Прокоповича. Наши еородскіе обыватели не толькоюридически, но и фактически лишены были того соціальнаго, и политического первенства, которымъ они такъ влоупотребляли и въ древнемъ классическомъ мірт, и въ новтишей западной Европъ; "отличное состояніе", признанное Екатерининскою "Городовою Грамотою" за "онымъ среднимъ родомъ людей",

имбло и тогда и потомъ лишь второстепенное значеніе. Наши престание-собственники даже въ эпоху крипостной зависимости не теряли сознанія о принадлежности имъ вемли, а послѣ своего освобожденія были избавлены отъ европейской "свободы умирать съ голоду" 32) и уже почти не сохранили въ себъ и нравственных следовь, оставляемых вековым рабством въ другихъ народахъ. Наконодъ интеллигенція наша, поддерживаемая вевив государственнымъ строемъ, какъ-бы возвышается надъ разными сословными рамками и отличается сравнительно большою независимостью по отношенію къ "капиталу", потому что два главныхъ источника общественной силы-образование и богатство — издавна не сосредоточиваются у насъ, какъ на Западі, въ однихъ и тіхъ-же рукахъ, въ рукахъ буржуванаго меньшинства <sup>33</sup>). Вообще въ русской жизни и въ русскихъ людяхъ всего менже именно этой "буржуазности" или по-просту "мъщанства", которое понимается у насъ скорве какъ нічто даже унивительное для человіческаго достоинства. Подобное-же отношение давно вамичается въ разныхъ слояхъ общества къ привилегированному "духовному званію", и это кажется единственный прочно установившійся у насъ сословный предразсудокъ.

Повидимому западники должны были-бы цёнить въ Россіи тоть то, что дёйствительно сближаеть Востокъ и Западъ, что такъ или иначе соотвётствуетъ ихъ "европейскимъ" вкусамъ тенденціямъ, — именно русское просвъщение въ широкомъ мыслё слова. Но и этого они не оцёнили по достоинству. Нётоторые изъ нихъ настаивали даже на природной неспособноти русскаго общества къ усвоенію западной цивилизаціи. Та-

<sup>32)</sup> Выраженіе Луи Блана о французскихъ рабочихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Здёсь я только мимоходомъ отмёчаю всё эти важныя софальныя явленія, которыя подробнёе разсматриваются въ ученіи русскомъ "государственномъ обществё", составляющемъ значиельную часть нашего курса. Тамъ-же указывается и спеціальная итература этихъ вопросовъ.

кое мнъніе высказано было напримъръ крайнимъ пессимистомъ Чаадаевымъ въ его мрачномъ "Философическомъ письмъ", изъ котораго я приведу здёсь слёдующій небольшой обращикь 34). "Мы, говорить авторь о своих соотечественникахь, живем» въ какомъ-то равнодушім ко всему, въ самомъ тёсномъ горивонтъ, безъ прошедшаго и безъ будущаго. Есля-же иногда и принимаемъ въ чемъ участіе, то не отъ желанія, не съ целью достигнуть истиннаго, существенно нужнаго и приличнаго намъ блага; а по дётскому легкомыслію ребенка, который подымается и протягиваеть руки къ гремушкв, которую вавидить въ чужихъ рукахъ, не понимая ни смысла ея, ни употребленія... Мы не имбемъ ничего индивидуальнаго, на что могла бы опереться мысль наша... Не знаю-въ крови у насъ что-то отталкивающее, враждебное совершенствованію. Посяв этого скажите, справедливо-ли у насъ почти общее предположеніе, что мы можемъ усвоить европейское просвъщеніе?" Конечно такое "предположеніе" достаточно оправдывалось и во времена Чаадаева. Отчасти оно было даже черезчуръ скромнымъ въ сравненіи съ действительными успехами русскаго общества въ подражаніи иностраннымъ образцамъ. Дело въ томъ что тогда уже во многихъ отношеніяхъ миновала для Россіи. эпоха "пустого, рабскаго, слепого подражанья", о котором писаль Грибовдовь, — что существовали не одни только буквальные "списки" или блёдныя копіи съ западныхъ "оригиналовъ", — что иное "европейское" у насъ не только удачно перенималось, не только входило въ плоть и кровь, но и самостоятельно переработывалось, получало вполнѣ своеобразное выраженіе. Можетъ быть потому-то западники и не увнавали иля не хотъли (были и такіе, которые именно не хотъли, изъ "практическихъ" видовъ) узнавать въ образованной Россія свою-же, любезную имъ "Европу" -- Европу, кой въ чемъ исправленную и дополненную, иногда даже какъ-бы возведенную

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Другіе обращики можно найта у г. *Пыпина*, въ "Характернстикахъ литературныхъ мнёній", гдё "Письмо" Чаадаева слишкомь даже подробно цитируется.

въ квадратъ. Этимъ они доказывали свое непонимание какъ истино русскаго, такъ и истинно европейскаго величія, которое ускользнуло отъ ихъ слишкомъ пристрастныхъ взоровъ, устреиленныхъ на Западъ.

Въ самомъ дёлё, чёмъ собственно велика была эта великая западная Европа въ разные моменты своей великой исторіи? Прежде всего конечно теми широкими міровыми стремленіями, которыя выводили ее изъ области узко-племенныхъ инстинктовь, наполняющихъ жизнь иныхъ восточныхъ, азіатскихъ напримеръ народовъ, и влекли къ постепенному объединению чедовъчества на почвъ общихъ интересовъ и идей. Самыя національности европейскія являлись не простыми этнографическими единицами, а болже или менже сложными культурными групнами, обобщавшими въ себъ естественныя свойства различныхъ шеменъ. Россія, какъ намъ уже извёстно, призвана идти еще дальше по пути такого обобщенія. Ей приходится до нёкоторой степени объединять не только отдёльныя племена, но и цёлыя народности, связанныя между собою новымъ, громаднымъ историческимъ процессомъ. Процессъ этотъ далеко не доститъ еще ня крайнихъ своихъ предёловъ, ни даже высшаго своего напряженія, но въ основъ его уже лежать новыя, широчайшія міровыя стремленія, которыя повидимому исключають Чаадаевское "равнодущие ко всему" и "тёсный горизонть". Рядомъ съ большою териимостью русское общество проявляеть на каждомъ шагу и поразительную воспріимчивость къ чужимъ нравамъ, обычаямъ и культурамъ. Нигде напримеръ такъ легко и такъ успещно не усвоивается столько иностранныхъ языковъ, какъ вменно у насъ, и если принять во вниманіе слова нёмецкаго лингвиста Макса Мюллера, что "каждый языкъ есть своего рода міросозерцаніе", то отсюда получится довольно благопріятный выводъ о свойствахъ нашего "полиглотнаго" образованія, давно уже возвышающагося надъ тёмъ исключительно "профессіональнымъ" направленіемъ, съ которымъ оно нѣкогда перешло къ намъ отъ Запада. Русскіе образованные люди всего чаще могутъ доказывать и на дълъ, что "ничто человъческое имъ не чуждо". Въ нихъ встречается не простой "интересъ",

а иногла и самое живое, самое притомъ безкорыстное участіе къ инымъ явленіямъ, происходящимъ где нибудь на отдаленнъйшихъ концахъ земного шара. Даже патріотизмъ, въ полномъ отсутствіи котораго несправедливо упрекали наше общество, отличается у иногихъ русскихъ людей совершенно не мѣстнымъ, а скорѣе какимъ-то отвлеченнымъ, міровымъ жарактеромъ. Недаромъ еще Гоголь, въ своемъ письмъ къ князю Вявемскому отъ 1847 года, жаловался на то, что "мы летаемь мысленно по всёмъ землямъ, говоря о Россіи". Такая способность "летать" есть однако рёдкая и великая способность, неоценимая особенно въ области творческой мысли. У некоторыхъ представителей русского художественного творчество она выражалась въ необыкновенно върномъ пониманіи и воспроизведеніи разныхъ чужеземныхъ особенностей, — оригинальнейшая черта, которою уже немало обогатилась и наша изящиая литература. Эту черту хорошо оцениль другой известный писатель-художникъ, О. М. Достоевскій — въ ръчи, произнесенной имъ на Пушкинскомъ праздникъ 1880 года въ Москвъ. Тутъ Пушкинъ выставлялся какъ "народный поэтъ" по преимуществу, --- народный потому, что въ немъ особенно сильно сказалась "главивищая способность нашей національности", именно "спо собность всемірной отзывчивости", высочайшій даръ "воплощать въ себъ геній другого народа, духъ его, всю затаенную глубину этого духа и всю тоску его привванія" 35). Въ видъ примъровъ указывалось на "Сцену изъ Фауста", на "Скупого рыцаря", на Донъ-Жуана въ "Каменномъ гоств", на происходящій въ Англіи "Пиръ во время чумы", на "Подражанія корану", на "Египетскія ночи" и на другія Пушкинскія произведенія, сюжеты которыхъ были взяты изъ западноевропейской и иной, болье еще далекой отъ насъ жизни. Замытимъ, что большая часть этихъ произведеній относится къ последнему, самому эрълому и въ сущности наименъе "подражательному" періоду деятельности, когда уже, говоря словами Достоевскаго,

<sup>35)</sup> Ръчь Достоевскаго была напечатана между прочимъ въ его "Дневникъ писателя": см. "Единственный выпускъ" за 1880 г.

"нашъ поэтъ представляетъ собою начто почти даже чудесное, неслыханное и невиданное до него нигда и ни у кого".

Болье или менье заслуженное сочувствіе, выпадающее у насъ на долю литературныхъ дъятелей, какъ отечественныхъ, такъ и иностранныхъ, несомивнио доказываетъ присутствіе и въ нашемъ образованномъ обществъ того возвышеннаго идеализма, которымъ проникнута историческая жизнь западной Европы. Усвоивая себъ плоды европейской мысли, русская интеллигенція охотно отдавалась и ея идеальному полёту, въ которомъ отчасти успъла даже превзойти ес. Такой "полёть" становился и шире и выше уже потому, что мыслящая Россія воспринимала въ себя не одну какую-нибудь определенную культуру, напримёрь французскую или нёмецкую, а цёный синтевъ многихъ національныхъ культуръ, составлявшій гродуктъ сознательнаго или безсознательнаго обобщения и иззъстный подъ названіемъ "общечеловъческой цивилизацін". Это приводило къ составлению новыхъ, болье отвлеченныхъ, синкрегическихъ идеаловъ, въ которыхъ имелось въ виду не какое ибудь спеціальное "англійское счастье", осмівянное гр. Л. Н. Голстымъ въ последнемъ его большомъ романе, а счастье всего еловъчества или цълаго міра. По справедливому и глубокому антчанію того-же Достоевскаго "русскому скитальцу (т. е. ечтателю, идеалисту) необходимо именно всемірное счастье, тобы успокоиться: дешевле онъ не примирится, - конечно юка дъло только въ теоріи". Но и высота стремленій чисто еоретическихъ достаточно опровергаетъ мижніе Чаадаева о чемъ-то враждебномъ совершенствованію" и т. п. Кромѣ того на легко соединяется съ другимъ, какъ-бы природнымъ свойтвомъ русскаго ума, съ тою трезвостью взгляда, которая дёаетъ нашихъ мыслителей и художниковъ реалистами по премуществу. Въ гармоническомъ сочетании этихъ столь противооложныхъ повидимому качествъ заключалась можеть быть аиболее выдающаяся, наиболее привлекательная черта некоорыхъ русскихъ писателей, имевшихъ глубокое вліяніе на мы цёлыхъ поколеній. Даже самыя фантастическія мечты

не мъщали имъ видъть и изображать дъйствительную жизнь во всей ея правдъ, которая такъ часто ускользала напримъръ отъ нёмецкихъ идеалистовъ или вёрнёе идеологовъ, мало отличавшихъ "действительное" отъ "разумнаго" (Гегель), "правду" отъ "вымысла" (Гёте). Не только къ философіи или къ поэзін, но и къ чисто "ученымъ" трудамъ какихъ нибудь Молей и Блунчли примънимы отчасти слова Бёрне о Гейне, что неизвъстно, гдъ "кончается небо и начинается иронія", т. е. трудно сказать иногда, гдё собственно кончаются у нихъ нёкоторыя "скромныя пожеланія (pia desideria)" и начинается болье "объективное" изображение существующихъ государственныхъ порядковъ. Въ Россіи подобное "дешевое примиреніе" или просто наивное (съ русской точки зранія) смашеніе фактовь съ принципами не допускалось именно отвлеченнымъ въ высшей степени характеромъ идеаловъ, — зато при свътъ ихъ особенно ярко выступали подчеркнутыя Гоголемъ "бъдность, да бѣдность, да несовершенства нашей жизни". И наобороты трезвое сознаніе той или другой "гнусной дійствительности" вовсе не исключало, а скорте даже вызывало или усиливало потребность уноситься мыслью въ область разныхъ чарующихь "надеждъ и упованій", чего такъ недоставало наприміръ хоть у иныхъ французскихъ "натуралистовъ", въ сущности просто узкихъ эмпириковъ, а не реалистовъ въ широкомъ смыслу этого слова. Истинный реализмъ даетъ новую пищу человъческому идеализму и самъ питается последнимъ, ибо главная цъль его наблюденій состоить въ реализаціи абстрактных : идей, выработанных предшествующим сознанием челов челов в чело ства 36). Такими реалистами по преимуществу являются лучшіе русскіе мыслители и художники. Они не довольствуются: грубыми, вижшними эмпирическими пріемами и кое-какими закоулками житейскаго опыта, не сторонятся отъ "широких»

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Эту общую мысль, навъянную на меня новъйшею русскою литературою, я стараюсь положить въ основу всъхъ своихъ курсовъ какъ общихъ, такъ и спеціальныхъ. О "реализмъ въ политикъ" я готовлю особую статью въ одинъ изъ нашихъ спеціальныхъ журналовъ

адачъ" и "проклятыхъ вопросовъ". Оттого и идеализмъ ихъ не переходитъ въ туманную идеологію или въ приторную идеаназацію пошлой дъйствительности, а сохраняетъ свой строгій, неподкупный и возвышенный "полётъ".

Дёло впрочемъ не ограничивается однимъ только книжнымъ, теоретическимъ и поэтическимъ идеализмомъ. Иные усскіе идеалы, подобно западноевропейскимъ, складываются юдъ ближайшимъ вліяніемъ самой жизненной практики и ть свою очередь оказывають на нее обратное вліяніе. Туть ить приходится сталкиваться и вести болье или менье упортую борьбу съ создаваемыми общественною средою препяттвіями, - борьбу, которую они далеко не всегда выдерживаоть. Часто и сами идеалисты первые отказываются отъ своить теорій, когда дёло доходить до практическаго ихъ осуцествленія. Но едва-ли можно сваливать всю вину на то "дётжое легкомысліе", о которомъ говорилъ Чаадаевъ. Вопросъ тоть — въ высшей степени серьёзный, и надъ нимъ немало адумывались именно русскіе люди. Надо принять во вниманіе готносительную высоту нашихъ идеальныхъ стремленій, даеко опережающихъ дъйствительность, и громадную сложность усской жизни, съ ея запутанною психологическою подклад-1010 37). Чёмъ выше идеаль, тёмъ труднёе онъ проводится ъ жизнь и темъ легче приводитъ къ разочарованіямъ. Однако внолить разочарованные мечтатели, безсильные действовать, се-же могутъ служить накоторымъ какъ-бы живымъ укоромъ ля болье двятельных современников, поддерживая въ нихъ ознаніе общихъ недостатковъ, которое есть уже первый шагъ ъ исправленію. Самъ Чаадаевъ нёкогда исполняль эту роль оссійскаго Гамлета въ столичных в салонахъ. Типы позднейихъ, скоръе уже мъстныхъ, провинціальныхъ "Гамлетовъ"

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Послёдняя сторона вопроса до сихъ поръ разработывалась реимущественно только въ беллетристической формв. Въ совреснной русской беллетристикъ особенно выдъляются въ этомъ отно- празныя произведенія Г. И. Успенскаго, обнимающія собою такъ называемую "психологію народныхъ массъ".

особенно удачно воспроизведены въ нѣкоторыхъ разсказахъ И. С. Тургенева. —Съ другой стороны чего не говорилось и западниками и незападниками о "расшаталности" убъжденій. "распущенности" нравовъ, "разнузданности" страстей и другихъ подобныхъ свойствахъ "тирокой русской натуры"? Но при этомъ забывалось неръдко, что къ даннымъ явленіямъ нельзя применять требованія какой-нибудь узкой, условной и даже лицемърной "буржуазной морали", — что многія уклоненія отъ нея иміють своимь источникомь такой искренній и чистый идеализмъ, съ точки зрвнія котораго вся упомянутая "мораль" должна представляться "гнусною ложью",-что туть иногда практически вырабатываются, наперекоръ этой "лжи". новыя, уже самостоятельныя нравственныя понятія, а съ ними и новыя, болье широкія правила общежитія. Конечно такіе довольно исключительные случаи не следуетъ возводить въ общее правило, — не следуеть однако и вовсе терять изъ виду, ибо въ нихъ — зародышъ лучшаго будущаго. Впрочемъ даже простая нравственная безпринципность, составляющая у насъ весьма обычное явленіе, имфетъ несомнфино свои хорошія стороны, такъ какъ открываетъ просторъ всвиъ добрымъ инстинктамъ человъческой природы и избавляетъ людей по крайней мъръ отъ ненужнаго зла, искусственно порождаемаго иными европейскими "принципами" и почти неразлучными съ нияв предразсудками. Она воспитываетъ въ русскихъ людяхъ извъстное свободомысліе и составляетъ вообще необходимый переходный моменть на пути къ высшимъ нравственнымъ идеямъ. которыя, какъ и всъ другія высшія идеи, должны проходить "сквозь великое горнило сомивнія". Самое вло проявляется въ Россіи болье чьмъ где нибудь откровенно и нелицемърно, а потому всего легче можетъ подвергаться внутреннему осужденію и вижшнему обузданію. Притомъ оно, именно въ силу той-же "безпринципности", не получаеть строго-систематическаго характера или односторонняго напряженія, а всегдз почти осложняется и смягчается другими, часто даже противоположными примъсями. Такія психическія осложненія и противортчія, такое отсутствіе ртзкой, бездушной "прямолиней10сти" и сообщають некоторымь чертамь русского быта осоенно "загадочный" для иностранцевъ оттъновъ. Подобнымъ ттънкомъ отличается напримъръ та въ высшей степени язвиельная насмёшливость, которая составляеть какъ бы спеціаль-10сть русскаго человека, служить ему главнымъ оружіемъ ть разныхъ житейскихъ столкновеніяхъ, но въ то-же время 10чти обезоруживаетъ противника своимъ крайне добродушнымъ и потому въ сущности необиднымъ характеромъ, а въ иныхъ случаяхъ является даже признакомъ очевиднато расположенія къ ближнему или только продуктомъ столь-же очевиднаго несоотвътствія между высокимъ идеаломъ и какою-нибудь низменною, жалкою действительностью. Сюда-же относится и извёстная склонность къ нравственному "самобичеванію"эта основная бользнь и вмысты съ тымь основная добродытель русской интеллигенціи, по крайней мірі нікоторой, лучшей ея части, довольно върно воспроизведенной напримъръ въ "Братьяхъ Карамазовыхъ" и другихъ романахъ Достоевскаго. Вообще въ Россіи постоянное соединеніе и вытекающая изъ него постоянная борьба "добра и зла" захватывають не только внъшнія общественныя отношенія, но и весь внутренній міръ отцальных личностей. Воть почему и въ положении и въ харакгерь россійских влюдей бывает такъ много истиннаго, реальнаго, живого драматизма, чего не умъють или не хотять замъчать только разные "эстетики", воспитавшиеся на одникъ книжных драмахъ. И въ этомъ отношении наша грубая, но правдивая жизнь, общественная и частная, едва-ли уступить западновропейской, которая изъ прежней "ложноклассической траедіи", съ фальшивою театральною "постановкою", все болве болье превращается въ какую-то "мъщанскую комедію", внашнимъ "интересомъ", внашнею "интригою", но безъ глукаго внутренняго содержанія.

Такимъ содержаніемъ отличаются и политическая исторія современный государственный бытъ Россіи. Между тёмъ нимъ особенно охотно примёнялся русскими западниками вёстный намъ "духъ отрицанья, духъ сомнёнья", имёвшій

своимъ источникомъ некоторое излишнее почтение къ "Европе". Этимъ духомъ вполнъ проникнуто уже "Филосорическое письмо" Чаадаева, гдв авторъ, преклоняясь передъ средневековымъ католицизмомъ и его церковно-государственными построеніями, отозвался самымъ скептическимъ, самымъ отрицательнымъ образомъ о соотвётствующей эпохё русской исторіи. "Въ самомъ началь, писаль онъ, у насъ дикое варварство, потомъ грубое суевъріе, затъмъ жестокое, унизительное владычество завоевателей, владычество, слёды котораго въ нашемъ образѣ жизни не изгладились до настоящаго времени. Вотъ горестная исторія нашей юности. Мы совсёмъ не имёли этой безмёрной дёятельности, этой поэтической игры нравственныхъ силь народа. Эпоха нашей общественной жизни, соответствующая этому возрасту, наполняется существованіемъ темнымъ, безцевтнымъ, безъ силы, безъ энергіи. Ніть въ памяти чарующихъ воспоминаній, нётъ сильныхъ наставительныхъ примёровъ въ народныхъ преданіяхъ. Пробёгите взоромъ всё вёка, нами прожитые, все пространство земли, нами занимаемое, вы не найдете ни одного воспоминанія, которое-бы васъ остановило, ни одного памятника, который-бы высказаль вамь прошедшее сильно, картинно, живо." — И другіе, позднейшіе вападники не мене строго относились иногда къ исторической Россіи, хотя уже съ другихъ предвзятыхъ "европейскихъ" точекъ врвнія. Напримъръ у Герцена, въ его "Быломъ и думахъ", мы встръчаемъ между прочимъ такой общій выводъ о всей Московской политикъ: "Утвердилось русское государство страшными средствами; рабствомъ, кнутомъ, казнями гнали народъ русскій къ обравованію огромной имперіи; сквозь строй шель онъ на совершеніе судебъ своихъ." Даже въ Императорскомъ или Петербургскомъ періодъ, сближавшемъ Россію съ "Европою", усизтривались преимущественно разныя крайности "абсолютизма", "бюрокративма", "милитаризма" и т. п., которые будто-бы только задерживали или "тормозили" развитіе общественной свободы и обладали лишь самыми непривлекательными чертами, свойственными темь-же явленіямь на "просвещенномь Западъ". Что касается собственно Герцена, то хотя онъ меньше

другихъ увлекался и последнимъ, но зато въ своихъ заграничныхъ изданіяхъ постоянно твердилъ о какомъ-то (horribile dictu!) "татарско-немецкомъ абсолютизме", ограниченномъ на практике разве только "взятками".

Во всёхъ этихъ мнёніяхъ много пристрастной односторонности, натяжекъ и преувеличеній. Уже далекое прошлое Россін очерчено здёсь черезчуръ безотрадными, мрачными красками. Дабы нёсколько возстановить истину, обратимся прежде всего хоть къ историку Соловьеву, который, по отзыву славянофиловъ, "не замътилъ въ русской исторіи-русскаго народа", но который въ XIII томъ своего общирнаго труда, резюмируя и обобщая разныя латописныя данныя о раннемъ періода нашей государственной жизни, видить въ немъ далеко не одно "темное, безцвътное существованіе". Послъднее относится скорве къ временамъ доисторическимъ, когда не было еще князей, когда изъ безразличной массы "мужиковъ" не выдълялись еще никакіе "мужи" или "лучшіе люди", когда безмятежное однообразіе сельскаго "родового быта" нарушалось только безпорядочными набъгами степныхъ хищниковъ, которые изръдка придуть, ограбять и опять надолго уйдуть въ свои волжскія степи. Тогда, какъ свидътельствуетъ лътописедъ, и "Древляне живиху звериньскимъ образомъ и ядаху вся нечисто". Но уже въ ІХ въкъ является "изъ за моря" извъстный Рюрикъ (по народному преданію "Юрикъ Новосёль"), и дёло круто измізвяется. Наступаеть болбе тревожное, безпокойное, зато и болбе занимательное, "интересное" время: теперь уже "Поляне принучивають Древлянъ", а между тёмъ возникають города и пригороды, — словомъ начинается настоящая исторія Руси. Вотъ напримъръ яркая картина этого "начала" по Соловьеву, каргина, лишенная не только извёстной намъ Аксаковской идеализаціи, но и Чаадаевской мрачной окраски. "На высокомъ западномъ берегу Дивпра поднимается городъ, стольный городъ княжескій, мать городовъ, Кіевъ. Князь усаживается здёсь съ дружиною, и окрестнымъ племенамъ уже нътъ покоя. По всъмъ рекамъ и речкамъ кодить князь съ дружиною, собираеть дань;

куда не придеть самъ князь, придеть мужъ княжой со своею дружиною за данью; смотрять-гости рубять городки и усаживаются въ нихъ, садятся и въ старыхъ городахъ, которые повыгодиве стоять, которые побольше. Кличуть кличь: кто хочеть селиться около города, будеть защита и льгота, - кто знаеть нужное ремесло, будеть пожива, -- дорого будуть платить ратные люди, которымъ не самимъ-же на себя все дёлать. И города населяются, начинаются въ нихъ торги, стягивается народъ отовсюду, — пустъють села, князекъ-родоначальникъ вс досчитывается многихъ своихъ — ушли въ городъ, а все были люди хорошіе, досужіе на всякое дёло. Но села опустіють еще больше; кличутъ кличъ: князь идеть въ походъ, собирайтесь кто сможеть! Молодежь поднимается, рубять лодки, уходять и долго нътъ въсти; наконецъ возвращаются — другіе люди! Были они въ самомъ Цареградъ, какія чудеса видъли! Какія диковинныя вещи съ собой привезли! Грековъ побъдили и, несмотря на всв ихъ хитрости, заставили дань платить. А кто отличился, тотъ въ дружинъ у князя или боярина; чудное житье въ дружинь: пиры да ловы съ утра до вечера, — всего много у князя, ничего не жалбеть для дружины, а какой почетъ!" Въ этомъ реальномъ и потому правдивомъ изображения древней Россіи все свидътельствуеть по крайней мъръ о "силъ" и "энергін", даже о "безмірной ділтельности", которыя напрасно отрицались нашимъ пессимистомъ.

Можно найти въ достаточномъ количествъ и "чарующія восноминанія", а также и "сильные наставительные примъры въ народныхъ преданіяхъ". Не говоримъ уже о цъломъ сонит святыхъ подвижниковъ и мучениковъ, признанныхъ русскою церковью. Были и другіе, чисто свътскіе подвижники, между прочимъ и изъ владѣтельныхъ князей того времени. Вспомнимъ напримъръ простой, но трогательный именно въ безъискусственной простотъ своей разсказъ лътописца о томъ, какъ въ такомъ-то году "преставися благовърный великій князь Владиміръ Мономахъ... братолюбецъ, нищелюбецъ и добрый страдалецъ за Русскую землю." А народныя пъсни и въ особенно-

сти былины о разныхъ "чудо-богатыряхъ", олицетворявшихъ въ себъ всякую силу и всякіс подвиги, не одпи только физическіе, но отчасти и нравственные? Послідніе едва-ли даже не превышають по своему общественному значению всв "благородиые" или просто "эффектные" поступки наиболъе блестящих западных прероевъ", - пачиная коть съ пнеистоваго Роланда" и кончая позднъйшими прыцарями безъ стража и упрека", прославленными за непроизводительное служение "Богу и дань". Знаменитый Илья Муромець, у котораго "сила-то по жилочкамъ такъ живчикомъ и переливается", которому "грузно оть силушки, какъ отъ тяжкаго бремени", - является не простымъ искателемъ приключеній и личныхъ успѣховъ или самоотверженным в блюстителем в каких в нибудь королевских интересовъ, въ родъ германскаго Зигфрида. И онъ, и многіе другіе богатыри, эти герои русскаго народнаго эпоса, отчасти ради собственной "потъхи молодецкой" совершають разныя общечолезныя дёла, т. е. напримёрь истребляють разбойниковь, "поганыхъ" половцевъ, татаръ и т. п., отчасти-же по доброй охоть, сами по себъ и каждый по своему пстрадають за русвкую землю", причемъ кланяются "на всв четыре стороны" и держатся вообще очень независимо, даже по отношению къ "ласкову князю Владиміру" 38). Таковы были идеалы общества и въ ту поздивишую эпоху, къ которой относится происхождение быдинъ; таковыми остаются они отчасти и въ наше время. Печего и говорить о сравнительномъ реализмъ, всегда отличавшемъ нашу народную поэзію и многимъ даже препятствовавшемъ 10нять всю возвышенность ея духовнаго полёта. Напримарь кизнерадостный богатырь "Алёша - Поновичъ - младъ" заничается между прочимъ обольщениемъ дъвицъ и молодицъ, но диотребляеть при этомъ довольно обыкновенныя, земныя сред-

<sup>38)</sup> Соотвътствующія выдержки изъ разныхъ былинъ и цѣсенъ бильно разсѣяны въ объемистой диссертаціи О. Ө. Миллера: "Илья буромецъ и богатырство кісвское." Самые выводы автора носятъ завянофильскій отпечатокъ: русскіе богатыри выдаются за представителей личнаго смиренія, "общиннаго начала", "зсмскихъ интерсзовъ" и т. п.

ства (кажется игру на гусляхъ и т. п.), не замёшивая въ дёло ть небесныя и "адскія" силы, которыя играють такую важную роль въ западныхъ легендахъ о Донъ-Жуанъ и Фаустъ; а главное — онъ и не думаеть "продавать свою душу дьяволу", что можеть быть всего характернее въ данныхъ примерахъ. Онъже льетъ въ себя безъ мъры "турьи рога зелена-вина", но не мечтаетъ, какъ какой-то норманискій "викингъ" ІХ въка, объ ожидающемъ его великомъ пирѣ "въ чертогахъ Одина", гді, васёдая съ разными богами и богинями, онъ будеть наслаждаться въчнымъ блаженствомъ, т. е. собственно "пить шиво полными черепами", — достойная награда за длинный рядь грабежей и убійствъ, только "насыщавшихъ волковъ", по самодовольному признанію хищнаго королька! Русскій богатырь далекъ отъ того, чтобы возводить всякую свою мерзость въ добродетель,вато онъ, среди всевозможныхъ правственныхъ паденій, способенъ совершать и высокіе нравственные подвиги. Эта, уже отмъченная нами черта общественныхъ нравовъ проходитъ чрезъ всв эпохи и удивительно сближаеть древняго Алешу Поповича съ современными "Карамазовыми", которые также совнають "бездну надъ собой и бездну подъ собой". — Во всякомъ случав первый, Кіевскій періодъ русской исторіи вполнѣ можеть выдерживать сравнение съ средневъковымъ европейскимъ "варварствомъ", доходившимъ чуть не до настоящаго людобдства, далеко не безупречнымъ и по части "грубаго суевърія", которое производило напримъръ династію Меровинговъ отъ "морского чудовища, похитившаго жену Хлодвига", и т. п. 39), а впоследствіи додумалось до целой "демонологіи".

Сравненіе это не особенно трудно провести и чрезъ всю "горестную исторію нашей юности", — чрезъ всю дальнѣйшую эволюцію общественныхъ силъ. При непредубѣжденномъ взгля-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Подобныя общераспространенныя суевърія приводятся между прочимъ у Герберта *Спенсера*, въ "Основаніяхъ соціологіи" (см. напр. "Развитіе политическихъ учрежденій", стр. 143), и у Эд. Фримана, въ "Сравнительной политикъ" (ср. стр. 92, 109, 291, 310 и др.)

дё оно окажется даже выгоднымъ для исторической Россіи. Если въ церковномъ отношении последняя избавилась отъ римскаго католицизма, то въ политическомъ ея устройствъ отсутствовалъ романо-германскій феодализмъ. Сами князья долго не решались смотреть на подчиненныя имъ "волости", какъ на свою наслёдственную собственность, какт на "вотчины" свои: они сознавали себя въ вависимости отъ народнаго въча, которымъ то "призывались", то "изгонялись", съ которымъ должны были не только совъщаться, но и заключать цёлые государственные договоры или "ряды", которое играло важную роль и въ разныхъ междукняжескихъ "усобицахъ" 40). Особенно самостоятельное и продолжительное значение имъли въчевыя собранія въ "ствернорусских народоправствахъ — Новгородт, Псковъ и Вяткъ", подробно и художественно описанныхъ историкомъ Костомаровымъ въ сочинении подъ этимъ заглавіемъ, причемъ уже одно "заглавіе" можетъ наводить на нікоторыя "лестныя" сопоставленія съ "Европою". — Вообще-же первоначальныя "вольныя" отношенія между князьями и народомъ намѣняются подъ косвеннымъ вдіяніемъ монгольскаго ига, сильно ускорившаго полезное въ общей борьбъ за существование дъло политического объединенія, которое такъ долго затягивалось наприибръ въ Италіи и въ Германіи, притомъ даже въ ущербъ народной свободъ. Роковое для Княжеской Руси татарское владычество следовало-бы считать "унизительнымь" собственно лишь для князей, принужденныхъ вздить въ Орду за ханскими "ярлыками" и уплачивать за нихъ извёстную "дань", въ чемъ и выражалось самое "иго". Еудучи преимущетвенно только такимъ внешнимъ "владычествомъ", оно гораздо менъе глубоко коснулось внутреннихъ основь народной жизни, чёмъ иныя западныя "завоеванія", носившія кром'ь звътско-государственнаго еще и религіозно-культурный харак-

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) О значенім въчевыхъ собраній въ древней Россія см. сочиненіе проф. В. И. Сергневича: "Въче и князь", а также статью проф. А. Д. Градовскаго объ этой книгъ въ сборникъ: "Политика, исторія и администрація",

серъ. Но и такт называемая удъльная система, установившаяся сначала на съверовостокъ и оттуда постепенно распространившаяся на другія волости, мало въ сущности затрогивала упоменутыя основы. Она не успъла образовать феодальное господство, а послужила лишь переходомъ къ единодержавію, такі какъ сама вытекала не столько изъ какихъ нибудь натримніальных вили вотчинных понятій, допускавших почи безконечное дробленіе княжескихъ удёловъ на мелкія части. сколько изъ общей идеи о необходимости болье крупнаго, для встхъ менте стеснительнаго государственнаго хозяйства, идеи, которою направлялась и извёстная политика французскихъ королей въ концъ среднихъ въковъ 41). Именно така: хозяйственная идея могла воодушевить первыхъ, весьма "прзаическихъ" по патуръ "собирателей земли русской". Иедаромь и царь Иванъ Грозный, поэть въ душт и "словесной премудрасти риторъ", въ одномъ изъ знаменитыхъ "посланій" къ квязы Курбскому называетъ подданныхъ своихъ людьми пработными т. е. отданными Богомъ ему, Царю, "въ работу". Это янш умъренное выражение, лишь скромный минимумъ тъхъ преумличенныхъ фискально-полицейскихъ притязаній, которыя заявлялись иными "поэтическими" государями Европы въ пла постоянной, раворительной для многихъ, не всегда и удачий борьбе съ духовенствомъ, съ рыцарствомъ, а впоследствіг и съ представителями городскихъ общинъ. У насъ всѣ необъдимыя условія новой, широкой государственной жизни сложь лись безъ особенной борьбы, безъ вызываемой его лишней "утрировки" и довольно прочно уже въ Царскомъ или Москов скомъ періодъ, къ которому наши западники относились крайза неблагосклонно, если не совстить презрительно. выше Герценовская характеристика можетъ служить обращь комъ того общаго тона, который слишкомъ часто преобладаль въ ихъ сужденіяхъ о русской исторіи. Посмотримъ, насколько

<sup>41)</sup> Такою представляется она по извѣстнымъ сочиненіямъ  $I^{(i)}$ . Огюстена Tьерри, Лаферрьера, Дареста-де-ла-Шаваннъ, Жиро-Tелей и другихъ историковъ.

такая характеристика и весь "тонъ" ея соотвътствуютъ дъйэтвительнымъ историческимъ фактамъ.

Самое элементарное знакомство съ этими фактами показызаетъ, что не одними только насиліями "утвердилось русское осударство". Напротивъ, въ многовъковомъ процессъ собижиіл земли часто проявлялись и добровольныя государственныя стремленія самого общества. Они коренились какъ въ стаинных преданіях о единстве "всея Руси", так в и вы нарожавшемся сознаніи извістных политических интересовъ. Даке присоединение къ Московской державъ бывшихъ "вольыхъ" областей Новгородской и Псковской не состояло въ одихъ завоевательныхъ актахъ, а совершилось отчасти при совиствін самихъ жителей, въ средв которыхъ издавна образоались партіи, недовольныя містными порядками и тяготівшія ъ Москвъ. Въ другихъ случаяхъ расширение внъшнихъ превловъ государства обходилось уже безъ всякихъ насильственыхъ, кровавыхъ мёръ. Мы говоримъ напримёръ о мирномъ ахватъ разныхъ выморочныхъ и иныхъ княжескихъ удъловъ, асположенных около Московского центра, а также о въ выс-**Тей** степени важномъ фактъ свободной, народной колонизаціи ногихъ вемель на более отдаленномъ северовостоке Россіи 42). олонизація эта производилась почти безъ всякаго участія со гороны государственной власти, какими нибудь монахами, ззаками, торговыми, а иногда и просто "бъглыми" или "гулячими" людьми. Она значительно опережала собою поступамьное движение самого правительства, причемъ однако верховый авторитеть послёдняго продолжаль признаваться и тёми щественными элементами, которые повидимому наименте цовлетворялись домашнимъ режимомъ. Такъ, едва было завое-

<sup>42)</sup> На этотъ фактъ обратилъ вниманіе и профессоръ *Градовскій* своей "Исторіи мѣстнаго управленія въ Россіи." — Вопросъ о знаніи мирной колонизаціи, мало еще разъясненный въ общихъ истонческихъ трудахъ, имѣетъ уже теперь свою небольшую спеціальтю литературу.

вано обширное Казанское царство при Иванѣ Грозномъ, какъ уже извѣстные "повольники" спѣшили "поклониться" ему Сибирью. Не такъ-ли распространялось въ свое время испанское, а потомъ англійское владычество въ Америкѣ, въ Индіи, на островахъ Тихаго океана, надъ "морями", "проливами" и проч. А сколько тутъ было пущено въ ходъ напрасной жестокости со стороны разныхъ Кортецовъ и Пизарро, или безпощадной эксплуатаціи во имя какихъ нибудь "британскихъ интересовъ".

Припомнимъ далъе хоть Смутное еремя: при всъхъ своиль "ужасахъ" и даже "нелъпостяхъ" опо было прежде всего эпохою земской, народной обороны государства отъ западныхъ враговъ. Я не стану здёсь распространяться о подвигахъ историческихъ народныхъ героевъ. Минина и Пожарскаго, объ осыт Троицкой лавры или о другихъ подобныхъ-же крупныхъ в достопамятныхъ событіяхъ данной эпохи: все это событія слишкомъ извёстныя, слишкомъ громкія, слишкомъ такъ сбз. зать торжественныя, а потому въ нихъ многое могло дёлаться людьми не столько по искреннему влеченію, сколько по честолюбивымъ разсчетамъ или коть на показъ что-ли, — такъ ножетъ по крайней мъръ казаться со стороны, особенно при ъевропейской" точкъ зрънія. По обратимъ вниманіе на факты болье мелкіе, менье замытные, вы которымы народный духі выражался въ полной своей непосредственности, именно на безкорыстныя проявленія върности Царю и отечеству при саных иногда неблагодарныхъ и неэффектныхъ условіяхъ. И опать таки не какое-нибудь преданіе о знаменитомъ костромском; крестьянинь Ивань Сусанинь я туть вспоминаю, а напримерь мало кому извёстную, котя и напечатанную вмёстё со многичи другими документами въ "Актахъ Историческихъ" (изданіс археографической коммиссіи, томъ II, Nº 177) жалобную ере моту, которая послана была еще въ 1609 году царю Василы Шуйскому населеніемъ города Солигалича, или вёрнёе—тольы остаткомъ этого населенія, вынужденнаго уже передъ тыя передаться польскому пану Лисовскому и его храбрым в навы никамъ. Положение московскаго правительства было тогда (3)

мое отчаянное: по словамъ одного современника "аще бо и желая отсюду помощи и отнюду, но ни откуду-же обрътая, царьбо, не имый сокровища многа и друговъ храбрыхъ, подобенъ есть орлу безперу и неимущу клева и ногтей". И воть такомуто безпомощному царю Солигаличскіе "осталцышки", какъ они сами себя назвали, посылають грамоту съ выражениемъ готовности на полное самопожертвование въ его пользу. "А впередъ, Государь, пишуть они между прочимь, хотимь, сироты твои, за святыя Божіи церкви и за тебя Государя-царя и за всю православную крестьянскую въру и за домы свои биться съ изивнниками твоими до-смерти, вст за единъ помереть рады". Рядомъ съ такими върноподданническими чувствами заявляется и преданность тогдашнимъ государственнымъ порядкамъ, столь нало почтеннымъ въ глазахъ многихъ западниковъ, но повидииому виолит соответствовавшимъ некоторымъ народнымъ пои требованіямъ. "А только, прибавляють тъ-же "осталцышки", нътъ у нашихъ, у Галицкихъ ратныхъ людей и у Устюжанъ и у Тотьмянъ и у другихъ, опричь головъ кого, всёмъ одного, надежнаго крепкаго воеводы: милостивый Царьгосударь, дай намъ своего Государева воеводу, съ которымъ-бы надежно намъ службу совершать" 43). Подобныя общественныя стремленія сибло можно сравнивать хоть съ томи, которыя проявила Франція въ своей "Столетней" войне съ Англіею или Германія въ своемъ пореформаціонномъ броженіи. Крѣпость народнаго духа конечно и спасла Московское государство отъ полнаго разгрома, которымъ грозили ему внёшніе и внутренніе враги.

И послѣ этой "смутной" эпохи встрѣчается еще немало важныхъ фактовъ, опровергающихъ мнѣніе, что только "рабствомъ, кнутомъ и казнями гнали народъ русскій къ образованію огромной имперіи". Такъ въ дарствованіе Михаила Өе-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Цитированная здёсь грамота приводится между прочимъ въ исторической статьё г. *Голохвастова*, помёщенной въ журналё "Русь" 1883 года.

доровича вольные казаки завоевывають на дальнемъ югѣ городь Азовъ, а потомъ сами просять царя взять его подъ свою власть, "подъ свою высокую руку". Даже чисто политическій вопросъ о такомъ принятіи обсуждается въ 1642 году на одномъ изъ земских гоборов, созывавшихся правительствомъ и бывшихъ въ большомъ ходу именно въ періодъ окончательнаго укрѣпленія царской власти. На эти соборы 44) сходились-иногда "со всвхъ концовъ вемли" — избиравшіеся различными слоями населенія "добрые и смышлёные люди", которые должны были разсказывать о мъстных побидахъ, насильствахъ и разореніяхъ", а также указывать, "чёмъ Московскому государству полниться", "чёмъ разныхъ людей жаловать" и какъ устроить, "чтобы пришли вев въ достоинство". Хотя за голосами этих» выборныхъ народныхъ представителей не признавалось вообще никакой обязательной силы, темъ не менее однако сама верховная власть часто считала удобнымъ осуществлять ихъ желанія въ своихъ укавахъ или исполнительныхъ грамотахъ. Многія статьи "Соборнаго Уложенія", изданнаго въ 1649 году царевь Алексвемъ Михайловичемъ, прямо воспроизводять собою разныя "челобитныя", выработанныя на нёкоторыхъ предшествовавшихъ земскихъ соборахъ. Совершенно аналогическія явлені видимъ мы и въ западной Европф, гдф напримфръ "жалобны: тетради" французскихъ "генеральныхъ штатовъ" имёли лишь фактическое, а не юридическое и притомъ далеко не полнос вліяніе на содержаніе королевских вордовнансовь, - гд дажі англійскіе парламентскіе "билли" были первоначально только обращенными къ королямъ "петиціями коммонёровъ" и до сихъ! поръ еще носять на себь следы этого исторического происхожденія, хотя давно уже получили болье рышительное и самостеятельное значение. Главная отличительная черта нашихъ соборовь состояла не въ совъщательномъ ихъ характеръ, не въ ръд-

<sup>44)</sup> См. о нихъ спеціальныя изслідованія профессоровь: *Бълясві* (въ "Московскихъ Университетскихъ Извістіяхъ", 1867 года, № 1). *Серпьевича* (въ "Сборникі государственныхъ знаній", томъ II) и Дитятина (въ "Русской Мысли", 1883 г., декабрь).

ости ихъ созванія, а скорте въ сравнительной неопредтленноги ихъ состава, какъ-бы унаслідованной ими отъ древнихъ
теврых сходокъ, крайне безпорядочныхъ вообще. Зато такая
зопредтленность исключала и то різкое разділеніе депутатовъ
о сословіямъ, которое уже въ средніе віка располагало запаноевропейскія правительства къ систематически-односторонней,
пртейной политикт, — тогда какъ различные "чины Московкаго государства" могли разсчитывать не телько на болте или
вніе индифферентный произволь, но иногда и на нікоторый
исшій нейтралитетъ царской власти. Не мізшаеть вспомнить
оть то, что послідній остатокъ аристократическихъ порядковъ,
ненно "враждотворное, братоненавистное и любовь отгоняюве містничество" уничтожено было по единодушному желаво выборныхъ людей и бояръ на посліднемъ земскомъ соборії
382 года 45).

Остаются однако и "рабство", и "кнутъ", и "казни", поглоавшія собою вниманіе нікоторыхъ западниковъ и какъ-бы слонявшія отъ нихъ другія, болью свытлыя стороны русской сударственной жизни. Мы не отрицаемъ всё эти "страшныя едства", — охотно соглашаемся даже, что безь нихъ пожалуй не было-бы "огроиной имперіи". Но спращивается: какое-же ивилизованнъйщее политическое общество обходилось въ свочь образованіи и развитін безь такихь темныхъ пятень, свой-'венных ь той или другой степени, въ той или другой фор-1-всякому вообще eocnodemey людей надъ людьми, т. е. госуфству? Ужъ не великая-ли ваатлантическая республика, гдъ бство негровъ было отменено даже позже, чемъ у насъ кречтное право, и гдв оно тотчасъ-же стало заменяться новымъ, временнъйшимъ "рабствомъ" — уже не однихъ черныхъ, но и лыхъ, и желтыхъ людей? Древняя Россія повидимому еще лье нуждалась въ подобномъ "институть", такъ какъ встуна путь широкой національно-политической жизни при

относительно очень низкомъ уровнъ "цивилизацін" и далеко еще не обладая тою внутреннею "дисциплиною", которая одва избавляеть граждань иного государства отъ необходимости въ усиленной дисциплинъ внъшней. Это обнаружилось отчасти въ судьбѣ мѣстнаго самоуправленія, дарованнаго царемъ Иваномъ Грознымъ-не какимъ нибудь только "гражданамъ", а прямо всему престыянству — и тотчась-же превратившагося изъ льготы въ тяжелую для народа повинность. Выборныя или "излюбленныя" должностныя лица оказывались столь-же безконтрольными, какъ и "приказныя" власти, которыя, при всель своихъ влоупотребленіяхъ, при всей "московской волокить". спасали сельскія общины отъ худшаго, ближайшаго произволя разныхъ "мужиковъ-горлановъ", возносившихся надъ "міромі и выбивавшихъ изъ него лишніе "поборы". -- Словомъ, Московское общество являлось, какъ это часто бываетъ, во многиъ отношеніяхъ "достойнымъ своего правительства." Несомнінныя "обиды, насильства и разоренія", которыя оно терпіле въ особенности отъ мъстныхъ воеводъ, объясняются прежас всего общимъ состояніемъ нравовъ. Что касается сравнительно поздняго припрыпленія крестьянъ къ земль, то оно было послед ствіемъ общей системы повинностей, общаго государственнать "тягла", наложеннаго на всё сословія. Поэтому и вытекавша. изъ него крепостная зависимость была въ сущности не тако "рабскою", какъ та, которая обусловливалась одними частным правами и интересами разныхъ европейскихъ "сеньёровъ" ил. американскихъ "плантаторовъ". Такъ выходить уже при чист "юридическомъ" взглядъ на дъло. — Впрочемъ и нравы Москов скаго общества, описанные очевидцами и позднейшими изследо вателями, могуть поражать насъ скорбе только некоторою пер вобытною грубостью, чёмъ свирёною и безполезною жест костью. Даже исторія Смутнаго времени далеко не так "ужасна", какъ напримъръ многія Шекспировскія "хроники наполненныя тёми кровавыми, ядовитыми и просто развра: ными сценами, отъ которыхъ уже знаменитому Датском

ринцу становилось "страшно за человека" 46). По свидетельству звёстнаго казначея или "келаря" Троицкой лавры Авраамія Іалицына, главное эло Московских смуть заключалось въ томъ, то "всякъ отъ своего чину выше начаща восходити". Съ этой очки эрвнія не столь уже "нелвпыми" представляются и эпиоды съ разными "самозванцами", въ родъ какого нибудь "Тупинскаго вора": "Царемъ-же играху яко детищемъ, и всякъ ыше мъры своея жалованія хотяща". Подобное-же безчинство, ъ соединении съ нъкоторымъ буйствомъ, видимъ мы и въ изфетномъ Разинскомъ бунте, относящемся ко второй половине VII въка и картинно изображенномъ въ спеціальномъ изследоаніи историка Костомарова. Цёдь этого бунта, объявленная по предводителенъ еще въ Астрахани, до похода на Волгу, водилась къ тому, чтобы "вывести воеводъ на Руси и бояръ а Москвъ", а затъмъ добраться до царскаго "верха" и пожечь ст "дтла", причемъ главнымъ образомъ имълись въ виду разыя оффиціальныя "записи" о крепостных в крестьянахъ. Межу твиъ во время дальнвишаго пути "Стенькины прелестники", олжны были распускать въ народъ слухи о намъреніи Степана Гимофеевича возвести на престолъ царевича Алексия (который незадолго передъ тъмъ умеръ, но считался "убъжавшимъ отъ уровости отца и злобы бояръ"), возстановить нивверженнаго латріарка Никона, а вмёсте съ тёмъ поженить своих в "молод-408ъ" на боярскихъ дочеряхъ, славившихся особенною бълизною тыла. — Цонятно, что съ такими "молодцами", со всею этою ольницею, подчинявшеюся какому нибудь завъдомому вору, аже "тишайшему" царю трудно было-бы управиться одними фоткими, "отеческими" мёрами. Приходилось кой-кого и казить, вообще преследовать всякіе безпорядки, а темъ паче явныя преступленія, коть для того, чтобы "другимъ неповадно было то дёлати", какъ выражается Уложеніе. И это открытое уголовное преследование могло грозить при случай всемъ и

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Дъйствительные нравы т. н. "старой веселой Англіи (old nerry England)" довольно картинно представлены у *Тэна*, въ его переведенной и на русскій языкъ "Исторіи англійской литературы".

каждому: не избавлялись отъ него ни богатые, ни знатные, ни даже власть имущіе, если обвинялись въ томъ, чего по общинь понятіямъ "чинить было не мочно." Надо замітить еще, что тплесныя наказанія, преимущественно употреблявшіяся въ Россіи, были конечно менте "душеспасительны", чтмъ напримтръ костры "святвишей инквизиціи", но также и менве кровожадны, чёмъ другія "страшныя средства", которыми не брезгала въ свое время "просвъщенная" Европа для созданія п укрепленія своей государственности. — Чтобы закончить эту защиту разсматриваемаго историческаго періода, напомню еще всёмъ извёстный и знаменательный для насъ фактъ добровольнаго присоединенія Малороссіи или т. н. Украины къ держава: Московской при томъ-же "тишайшемъ" царв Алексвъ Михайловичѣ 47), когда столь "нещадно" сыпались разные "батоги" на всякихъ "лиходъевъ" и когда даже отменены были последне "урочные годы", т. е. законные сроки для поимки "бъглыхъ" крестьянъ и "кабальныхъ" колоповъ. Видно и тогда наши сверовосточные порядки, по которымъ "не Москва Государю указъ, а Государь — Москвъ", могли выдерживать сравнение съ югозападными "вольностями" и представляли свои относительныя удобства.

Теперь мы переходимъ къ разбору мнѣній, высказанныхъ нѣкоторыми западниками о томъ періодѣ русской государственной жизни, когда уже "обравовалась огромная имперія" и сталя "совершаться судьбы" народа. Преемники Московскихъ царей, какъ ближайшіе, такъ и болѣе отдаленные, во многихъ отношеніяхъ только продолжали политику своихъ предшественниковъ, суровую политику "рабства, кнута и казней". Если тутъ не все можно оправдать соображеніями государственной пеобходимости, то сравненіе съ Европою дѣлается еще нагляднѣе и потому убѣдительнѣе. Прежніе "гулящіе люди" постепенно разсажи-

<sup>47)</sup> Фактъ этотъ, не лишенный своеобразнаго драматизма, разсказанъ между прочимъ въ особой монографіи Н. И. Костомарова о "Богданъ Хмъльницкомъ".

ванись по мёстамъ, а крёпостное право расширялось и усиливалось въ теченіи всего почти XVIII стольтія. Но въ Россіи какъ-то не прививался тогдашній французскій принципъ о непременной принадлежности всякой "вемли" какому нибудь "господину" 48). "Мы ваши, а земля наша", говорили русскіе престыяне своимъ владёльцамъ — и въ сущности мало ошибались, ию дворяне-помещики въ большинстве случаевъ не были настоящими земскими людьми, какъ не были таковыми и правипельственные чиновники, завёдывавшіе многочисленными жазенными крестьянами. Сами государи всероссійскіе не могли считыся, подобно инымъ вападнымъ монархамъ, только "первыми жантильомами въ своей странъ": напротивъ — императоръ Павель довольно мътко назваль всёхь помещиковь своими мёствыми "полиціймейстерами". — Съ другой стороны извъстно, что ве одно только "начало славныхъ дней Петра", вспоминаемое Пушкинымъ въ одномъ замечательномъ стихотворении 40). врачили мятежи и казни". Это не значить однако, что самый "народъ русскій" возставалъ противъ власти и "шелъ сквозь трой", какъ казалось напримъръ Герцену. У насъ бывали назные стрелецкіе, казацкіе и иные, еще более спеціальные унты или заговоры, носившіе обыкновенно имена отдёльныхъ и подходившіе подъ понятіе государственных претупленій. Такая "уголовщина" веєдь подлежала смертной кани, которая на вападъ Европы обратилась въ столь обычное вленіе, что стала наконецъ практиковаться посредствомъ из-

<sup>49)</sup> См. напр. "Очеркъ исторіи французскихъ крестьянъ", проф. И. Карпева, стр. 146: "Во Франціи XVIII в. главнымъ принципомъ рарнаго устройства была несвобода почвы, выраженная въ правит nulle terre sans seigneur, правиль, поддерживавшемся короною, грковью, дворянствомъ и частью буржувзіи, которая становилась ихъ мъсто покупкою или арендою ихъ земель и правъ". Ср. сочисніе того же автора: "Крестьяне и крестьянскій вопросъ во Франціи в последней четверти XVIII в.", стр. 29 сл. и др.

<sup>49)</sup> Въ "Стансахъ" 1826 года, изъкоторыхъ я беру и эпиграфъ и моего "Вступленія".

въстной французской машины, изобрътенной въ кровопролитныя времена "свободы, равенства и братства". А въ Россіи эта казнь большею частью примёнялась лишь въ качестве самой исключительной и притомъ чисто-военной мары, каковою являлось и знаменитое "сквозь строй", введенное "Воинскимъ Артикуломъ". Бывали у насъ и разныя, вовсе не наказуемыя "похожденія петербургскихъ дійствь" (такъ прозвань быль одинь изъ дворцовыхъ переворотовъ прошлаго въка); но послъднія мало касались собственно народа и происходили безъ его участія: "народъ безмолвствоваль", какъ говорится въ концъ извъстной Пушкинской драмы. Полезно сопоставить въ высшей степени локализированные государственные кризисы съ другими, западноевропейскими эпизодами, въ которыхъ торжество какихъ нибудь сомнительныхъ съ точки врёнія народнаго блага принциповъ покупалось цёною несомнённых народныхъ бёдствій. Новая русская исторія, полная всякихъ личныхъ происковъ и всякой "кружковщины", не знаеть ни общихъ "гражданскихъ войнъ", съ свирѣпымъ пуританскимъ изувърствомъ, — ни общихъ политическихъ "проистествій" въ утонченнъйшемъ парижскомъ вкусъ, во вкусъ "Вареоломеевской ночи", "сентябрьскихъ убійствь", "нантскихъ потопленій" и т. п., —ни общей "политики крови и желёва", свойственной не только "абсолютнымъ", но и "ограниченнымъ" государямъ въ бывшей священно-римско-нёмецкой "республике княвей", гдё, по словамъ прусскаго короля Фридриха-Вильгельма І, было "невозможно высунуться изъ окна безъ каски на головь". Почему-же въ Россіи не было, да и не могло быть ничего подобнаго? Отчасти благодаря существованію того государственнаго устройства, которое не совсёмъ точно, какъ увидимъ сейчасъ, подводится подъ вападныя понятія "абсолютизма", "бюрократизма" и "милитаризма", — выдается даже за крайнее их выражение.

Не будемъ повторять установленное нами уже въ общем курсъ воззръние на монархическую власть, какъ на естественную объединительницу разровненныхъ общественныхъ силь

Послѣ всего, что было сказано объ этомъ предметѣ вообще. ватсь достаточно лишь обратить внимание на иткоторыя основныя условія политической жизни въ Россіи, именно на громалвые размёры государственной территоріи, на обиліе воинственныхъ вижшнихъ враговъ, на большую ръдкость населенія, на низкій уровень народнаго образованія, на отсутствіе твердыхъ ощіальных отношеній и т. п. Значеніе этих условій и вытекающія изъ нихъ последствія сознавались некоторыми лучшими русскими умами уже въ XVIII столътіи. Отмъчу вдъсь интніе известнаго Татищева, написавшаго при императрице Еписаветь Петровны первую "Исторію Россіи". Туть онь прямо объясняль, что "въ великихъ и пространственныхъ государствахъ, окруженныхъ многими соседями, особенно где народъ не довольно ученіемъ просвіщенъ и за страхъ, а не изъ быгонравія или познанія пользы и вреда законъ хранить, тамъ необходимо само- или единодержавіе" 50). Это общее замічаніе, относившееся и къ русской форми правленія, было повторено иператрицею Екатериною II въ знаменитомъ "Наказъ", многія части котораго носили чисто компилятивный характеръ. Къ теоретическимъ соображеніямъ Татищева мудрая государыня присоединила еще следующій практическій аргументь: "всякое вное правление не только было-бы въ России вредно, но въ конець разворительно", темь более, что плучше повиноваться законамъ подъ однимъ господиномъ, нежели угождать многинъ" 51). Неизбъжность усиленной правительственной опеки

<sup>50)</sup> Заимствую эту цитату, какъ и нёкоторыя другія, изъ ставы проф. Дитятина: "Верховная власть въ Россіи XVIII столётія" "Русская Мысль" 1881 года, мартъ и апрёль). — Мнё кажется, что перминъ "самодержавіе" указываеть собственно только на источвакъ, а не на характеръ власти. Такое значеніе придають ему повишмому и наши "Основные Законы", въ которыхъ говорится о "Мовархё самодержавномъ и неограниченномъ".

<sup>51) &</sup>quot;Наказъ", изданный въ 1767 году, находится и въ "Полномъ Собраніи Законовъ" (№ 12949), гдъ напечатаны въ два столбца оба го текста: русскій и французскій.

налъ большимъ, но мало еще сложившимся обществомъ, привнается и новъйшимъ историкомъ Соловьевымъ, который въ одной изъ своихъ статей говоритъ между прочимъ, что "обширность страны и редкость населенія, вмёсте съ украинностью страны, условливають характеристическія явленія русской исторіи, русской народной жизни во все ея продолженіе", что "онъ условливають продолжительность періода движенія, періодъ волнующагося, жидкаго состоянія, когда ничего твердаго, прочнаго не могло образоваться, когда правительственное начало кружило по неизмёримымъ пространствамъ, связывая извёстными общими интересами и общими дёйствіями разсёянныя племена и области; когда дешевая и пустая земля не могла привязать къ себъ человъка могущественными узами недвижимой собственности и создать прочную систему отношеній, когдз все было похоже на перекати-поле". "Необходимымъ слёдствіемь" всего этого авторь считаеть — пслабость развитія органовъ народнаго тъла и чрезвычайное усиленіе, чрезмърное напряженіе правитольственнаго органа для вившней централиваціи народныхъ силъ и направленія ихъ къ общей деятельности, при недостаткъ центрадизаціи внутренней, которая основывается на сплоченности народонаселенія и уничтожается его разбросанностью на обширныхъ пространствахъ" 52).

Въ приведенныхъ митніяхъ принимаются въ разсчеть лишь иткоторыя общія, естественныя условія русской государственной жизни, действовавшія "во все ея продолженіе". Но съ усптами народнаго развитія действіе ихъ постепенно ослабевало, и конечно это могло-бы рано или поздно отразиться, какъ отражалось въ западной Европе, на самой "форме правленія", чего однако не случилось. Чтобы вполне объяснить себе новейшую Россійскую государственность, мы должны иметь въ виду еще одно, более спеціальное и такъ сказать

<sup>52)</sup> См. въ VII томъ "Сборника государственныхъ знаній" статью С. М. Соловьева подъ заглавіемъ: "Начала русской земли".

искусственное условіе — именно ея широкій, не національный, а скорее международный характерь, который всего глубже отличаеть ее оть западноевропейской и выработался уже превмущественно въ Императорскомъ или Петербургскомъ періодъ русской исторіи. Неразрывная политическая связь многихъ разнородныхъ не только по происхожденію, но и по культурѣ общественных элементовъ, при ихъ взаимномъ антагонизмъ, отчасти даже сепаратизмъ, предполагала существование независимой отъ общества, единой и сильной власти. Только такая власть могла искусственно объединять эти элементы, т. е. направлять ихъ дёятельность къ извёстнымъ общенолезнымъ цілямъ, особенно-же руководить ими въ общей по необходиности борьбѣ ва существованіе съ сосѣдними, враждебными народностями и племенами. Для подобнаго направленія и руководства долгое время требовались усиленныя принудительныя средства, военныя и бюрократическія: отрицать это — значилобы лишь напрасно идеализировать действительность. А дайствительность была въ Россіи по крайней мёрё не хуже, чёмъ напримъръ въ Германіи, гдъ господствовавшія въ прошломъ вѣкѣ теорія и практика "полицейскаго государства" не привели каже къ національному объединенію, — или во Франціи, которой для такого объединенія понадобилась цёлая система "административной централизаціи", съ королевскими и иными девиыми въ родъ "l'état c'est moi", "après nous le déluge" и проч.

Наша восточная Европа имёла, подобно западной, и свои похи такъ навываемаго просовъщеннаео абсолютизма, эпохи, тличавшіяся особенною продолжительностью и особенно плодоворными послёдствіями. Общественныя преобразованія "сверу" начинаются у насъ раньше, а кончаются позже, чёмъ на ападё, такъ какъ встрёчають для себя болёе благопріятную очву и производятся въ болёе широкихъ размёрахъ. Въ смёныхъ замыслахъ русскихъ государственныхъ дёятелей не было ой узкой буржуазной ограниченности, которою запечатлёны вамёренія многихъ европейскихъ реформаторовъ, начиная в самого Мартина Лютера. Даже великій Ришельё, какъ

видно ивъ его "политическаго завъщанія", сознательно отвејан галъ пользу всенароднаго образованія, сдёлавшагося вскор основною задачею нашей "внутренней политики" 53). Понима " всю трудность этой задачи, до сихъ поръ еще далеко не вполна ржиненой, мы конечно не станемъ преувеличивать значен з Истровскихъ реформъ, — не станемъ повторять льстивыя я жвалы нёкоторых современников, увёрявших перваго И ператора Всероссійскаго, что онъ какимъ-то чудомъ возвет свой народъ "изъ небытія въ бытіе", — не станемъ вторить за тёмъ, преимущественно иностраннымъ цёнителямъ, которы серьёзно подагають, что одинь Петръ, сидою своей ничемь 1 ограниченной власти, превратилъ Россію ивъ "азіатскаго" год даротва въ "европейское". Прямое вліяніе на русское общест вападной культуры въ лице ся пріезжихъ представителей на лось по крайней мёрё со временъ Ивана III, т. е. еще съ X въка, когда и Московская Русь стала переживать своего род возрождение наукъ и искусствъ" — и не однихъ только виза тійскихъ. Тогда-же наступила для нея и эра "великихъ изобр теній и открытій", ближайшимъ предметомъ которыхъ сдель лись болье или менье чуждыя до тыхь поръ славянскому Во току черты романо-германской жизни. Мы уже указали выш на общую историческую необходимость извёстныхъ заимсты ваній, а теперь можемъ легко опредёлить сравнительное их значение для отдёльных веропейских странь, въ томъ числ и для Россіи. Если положимъ нъмцы, пользуясь "возродившимися" въ Италіи классическими знаніями, а также откры тіями какихъ нибудь испанцевъ въ Новомъ свъть и разным изобрътеніями французской культуры, оставались при этом все таки нъмцами, то конечно и русское общество ничего в терядо, а лишь выигрывало отъ своихъ сношеній съ опередив

<sup>53)</sup> Этому предмету посвящено замъчательное сочинение прос М. Ф. Владимірскаго-Буданова: "Государство и народное образовані въ Россіи XVIII стольтія". Нъсколько односторонніе выводы ученаг автора дополняются рецензією проф. И. Е. Андресвскаго, помъщее ною въ первомъ томъ "Сборника государственныхъ знаній".

шим его западными народами. Въ придачу ко всѣмъ нѣмецпамъ "открытіямъ" оно какъ бы открывало еще и самихъ нѣмцевъ, что, въ соединеніи съ нѣкоторыми зачатками тогдашней "славяно-греко-латинской" образованности, давало ему новыя времнущества, расширяя возможный для него умственный кругозоръ.

Въ сущности оно и при Цетръ и послъ Цетра не только приближалось къ "Европъ", но и становилось, отчасти даже впреки намъреніямъ своего великаго преобразователя, еще быть русскимъ, — русскимъ въ полномъ смысле слова — въ смыий общаго синтеза разныхъ европейскихъ элементовъ, съ принькоторых азіатскихь. И въ этомъ именно смысль каная личность "царя - революціонера", столь выдающаяся в исторіи цілаго человічества, представляєть собою "колосвынов воплощение народнаго генія" 54). При всей грубости просвътительных пріемовь, Петръ Великій поражаеть наст особенно широкою многосторонностью дарованій, выразивченся въ извъстномъ его "мастерствъ на всъ руки", а также <sup>№</sup>бенно возвышеннымъ полётомъ стремленій, которымъ объячантся постоянные его "несносные труды" на пользу отечетва <sup>55</sup>). Можно сказать, что онъ олицетворяетъ собою практическую, деятельную сторону той "всемірной отзывчивости", которая въ области творческой мысли всего полнъе проявилась Гвеликаго Пушкина. Не потому-ли этотъ истинно народный 186 то же время истинно "петербургскій" поэтъ такъ часто такъ хорошо изображалъ Петра и Петровскую эпоху въ сво-<sup>ЦЪ</sup> художественныхъ созданіяхь? Для примёра укажу здёсь в отчасти уже цитированное мною раньше стихотвореніе, гдф Фротко, но ясно очерчена вся личность преобразователя. Туть

<sup>54)</sup> Выраженія *Леруа-Больё*, которымъ этотъ авторъ придаетъ двако иной, менъе *русскій* смыслъ: ср. в. н. с., I, 163, 249 и др.

<sup>55)</sup> Такъ приблизительно смотритъ на личность Петра и Н. И. 60стомарови: ср. "Русскую исторію въ жизнеописаніяхъ ся главнійпихъ діятелей", выпускъ VI, стр. 780—785.

сказано между прочимъ, что "самодержавною рукой онъ смѣло сѣялъ просвѣщенье", а затѣмъ слѣдуетъ такая общая характеристика его дѣятельности:

"То академикъ, то герой, То мореплаватель, то плотникъ — Онъ всеобъемлющей душой На тронъ въчный былъ работникъ."

Пушкинъ не совсёмъ напрасно обращаетъ вниманіе и на то обстоятельство, что Петръ "не презиралъ страны родной", что "онъ зналъ ея предназначенье". Надо замётить, что абсолютизмъ дошелъ до особенно вредныхъ крайностей при нёкоторыхъ преемницахъ Петра Великаго, когда судьбами Россіи временно заправляли настоящіе западные "европейцы".

Совершенно иной характеръ носило наиболье продолжи тельное царствованіе той сначала офранцуженной, а потомі и обрусвышей немки, которая "цель самодержавія" видела "не въ томъ, чтобы лишить людей ихъ естественной свободы, не въ томъ, чтобы направить ихъ действія къ величайшему изг всъхъ благъ". Императрица Екатерина II не только усвоил себѣ удивительно хорошо весь тогдашній циклъ общеевропей скихъ политическихъ идей и вмёстё весь реализмъ русских житейскихъ понятій, не только выразила ихъ до извъстно степени въ своихъ дитературныхъ произведеніяхъ, но стара лась приложить ихъ и къ практической политикъ. Размър этихъ приложеній не вполнъ зависьли отъ императрицы, обя ванной престоломъ извёстному "петербургскому дёйству". Он принуждена была уръзывать свои широкіе планы въ угоду то или другой вліятельной придворной партіи. Замічу однако, чт при всемъ умѣньи "пользоваться обстоятельствами", въ котором она кажется не уступала самому Фридриху Великому, ей во таки не приходило въ голову возводить, подобно этому прус скому королю-философу, "ero величество Случай (sa majesté l Hasard)" въ основной принципъ своего "политическаго пове

денія" 56). Вотъ почему самый такъ сказать жетодо ея государственных реформъ быль не произвольно-субъективный, свойственный иногимъ "просвещеннымъ деспотамъ", въ томъ числъ напримъръ и другому современнику Екатерины — Іосифу II австрійскому, а скорте какт-бы "индуктивный", основанный на опыть и наблюденіи. Извъстно, что дело началось съ созванія выборной "Коммиссіи для составленія проекта новаго уложенія", — коммиссіи, которая была вскоръ-же распущена, не успава еще выполнить поставленную ей задачу, но которая все таки освътила общее положение страны и вызвала со стороны правительства цёлый рядъ новыхъ мёръ, направленныхъ на разръшение важныхъ вопросовъ, какъ административныхъ, такъ и соціальныхъ <sup>57</sup>). Сама государыня впосавдствім отозвалась о ней такимъ образомъ: "Коммиссія уложенія, бывъ въ собраніи, подала мнё свёть и свёдёніе о всей Имперін, съ къмъ дъло имъемъ и о комъ пещись должно..... Стали многіе о цвътахъ судить по цвътамъ, а не яко слъпые о цвътажь". Вообще митнія, высказанныя разными депутатами, заключали въ себъ довольно широкую фактическую подкладку для последовавших затемь внутренних преобразованій, которыя сводились къ освобожденію отдёльныхъ сословій отъ прежняго государственнаго "тягла" и къ предоставленію имъ значительнаго участія въ містномъ управленіи посредствомъ учрежденныхъ вновь выборныхъ должностей. Посладнія учреждались и для крестьямъ, хотя личная свобода ихъ все еще продолжала ограничиваться, отчасти по желанію разныхъ сословныхъ представителей въ "Коммиссіи", где даже не было депу-

<sup>56)</sup> См. сочинение Фридриха: Apologie de ma conduite politique.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Протоводы засёданій и другіе важные документы, касающіеся "Коммиссіи", печатались въ "Сборник» русскаго историченаго общества", гдё эти "Матеріалы", обработанные гг. Полёнозымъ и Сергевичемъ, занимаютъ несколько большихъ томовъ. Мокно указать еще на статью проф. Сергьевича: "Откуда неудачи Екагеринской коммиссіи?", помещенную въ "Вестник» Европы" за 1878 годъ (N° 1).

татовъ отъ "сельскихъ обывателей." Несомнённо однако, что уже Екатерина имала серьезное намарение если не отманить то облегчить крипостную зависимость въ Россіи и что осуще ствленію такого намівренія препятствовали лишь упомянутыя выше внъшнія обстоятельства, заставлявшія нашу импера трицу особенно серьёзно относиться къ ученію Монтескь о будто-бы необходимой связи монархической власти съ дво рянствомъ. Следовательно не одно только чувство самосохра ненія, но и теоретическое опасеніе поколебать т. н. "опору пре стола" боролось въ этой государынт съ болте великодушным стремленіями <sup>58</sup>). Подобныя же стремленія обнаруживали и ег преемники, которымъ еще нѣкоторое время приходилось доволь ствоваться одними полумбрами въ дёль улучшенія крестьян скаго быта, такъ какъ окружавшая обстановка не всегда бла гопріятствовала коренному переустройству общественных отношеній. Но эти чисто-политическія условія, носившія боль или менъе случайный, временный характеръ, имъли далек не столь ръшительное и постоянное значение, какъ тъ непре одолимыя соціальныя преграды, которыми задерживались ины самыя настоятельныя реформы и вызывались довольно неудач ныя революціи на запад' Европы 59).

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Множество любопытных исторических матерьяловь, отно сящихся къ царствованію Екатерины II, было напечатано въ журя дахъ: "Русскій Архивъ" и "Русская Старина". См. также сочиней г. Вейдемейера: "Дворъ и замѣчательные люди въ Россіи во второ половинъ XVIII столѣтія"; сборникъ "Восемнадцатый Вѣкъ", изданый г. Бартеневымь; и проч. и проч. Положеніе крестьянскаго в проса при Екатеринъ описано въ спеціальномъ изслъдованіи г. Семевскаго.

<sup>50)</sup> Вся первая глава моей диссертаціи ("Государственя власть въ европейскомъ обществъ. Взглядъ на политическую теор Лоренца Штейна и на французскіе политическіе порядки") пося щена доказательству дъйствительной непреодолимости этихъ прерадъ, составляющей для западной цивилизаціи источникъ глубкихъ, можетъ быть даже смертельныхъ недуговъ, противъ которы иные теоретики предлагаютъ, по моему мнёнію, слишкомъ дещевы

Говоря о "просвёщенномъ абсолютизме", невозможно унолчать о блестящемъ во многихъ отношеніяхъ парствованіи императора Александра I, который, въ разговоръ съ извъстною вранцузскою писательницею M-me de Staêl, самъ назваль себя , счастливою случайностью для Pocciu (un heureux accident pour la Russie)". Этотъ государь съ истинно русскою широметью старался устроить "счастье" не одной только коренной Россіи, но и другихъ странъ, входившихъ или даже не входивпих (какъ Германія и Франція) въ составъ Россійской Импеии. Съ вившней стороны наиболее либеральными изъ его актовь являлись: освобождение крестьянь въ Прибалтійскомъ грав и дарование Финляндіи и Польше т. н. "свободныхъ чрежденій", которыя, по торжественному заявленію самого юнарка, "не переставали быть предметомъ Его заботь, и когоыхъ благодътельное вліяніе надъялся Онъ съ помощію Божіей аспространить на всё страны, Провидёніемъ попеченію Его в вренныя" 60). О действительном в существовани подобнаго амфренія свидфтельствуєть и составленный уже въ 1809 году поручению императора "Планъ всеобщаго государственнаго жобразованія" <sup>61</sup>). Онъ не быль приведень въ исполненіе

эверхностныя и потому недёйствительныя средства. Ту-же мысль нё приходилось развивать и въ общемъ курсё, по поводу разныхъ ціально-политическихъ вопросовъ, связанныхъ съ современнымъ сподствомъ буржуззіи въ Европё и въ Америкѣ.

<sup>60)</sup> Изъ рѣчи, произнесенной императоромъ Александромъ Варшавѣ, при извѣстномъ открытіи Польскаго сейма въ 1818 гу. Цитирую здѣсь (въ третьемъ лицѣ) оффиціальный русскій пеюдъ съ подлиннаго французскаго текста, который напечатанъ вду прочимъ и у г. Боздановича, въ "Исторіи царствованія имперава Александра I": см. томъ V, особое приложеніе къ главѣ LXIV.

<sup>61) &</sup>quot;Планъ" этотъ, написанный рукою извъстнаго Сперанскаго, нигдъ до сихъ поръ не напечатанный вполнъ, хранится въ Импеорской Публичной Библіотекъ. Значительныя извлеченія изъ
о можно найти въ сочиненіи Н. И. Тургенева "La Russie et les
sses", а также въ книгъ А. Н. Пыпина: "Общественное движеніе
Александръ І". О Сперанскомъ и о многихъ его проектахъ бъ

лишь вслёдствіе извёстных усложненій въ европейской политикъ, повлекшихъ за собою и памятную для всъхъ войну 1812 года. Едва-ли впрочемъ какія бы то ни было "свободныя учрежденія" могли оказать особенно "благодітельное вліяніе при неотмененномъ еще препостномъ праве, а одна только лич ная "эманципація" крестьянъ, о которой мечтали тогдашні "аболиціонисты", должна была размножить и въ Россіи безземельный пролетаріать. Но туть, какъ и во многихъ чисто ад **иннистративных** реформахъ этого царствованія, сказывалис слабыя стороны западныхъ "либеральныхъ" идей, навъянных на Александра уже въ ранней юности его наставникомъ, швей царскимъ философомъ Лагарпомъ, потомъ поддерживавшихся въ немъ нёкоторыми друзьями - сотрудниками и наконецъ подъ вліяніемъ вившимъ событій, перешедшимъ у него въ прод тивоположныя, также ееропейскія крайности — въ "мистическое и "реакціонное" настроенія. Недаромъ этоть вінценосны самодержецъ въ шутку сравниваль нёсколько легкомысленный "неоффиціальный комитеть", состоявшій при немъ въ первод время после вступленія на престоль 62), съ революціонными "комитетомъ общественнаго спасенія", а впоследствік уж серьёзно увлекался примърами Наполеона и Меттерника, которые находили себъ ревностныхъ подражателей во многих? государствахъ тогдашней Европы. Во всякомъ случав первен ство, печальное первенство въ разныхъ политическихъ излише ствахъ, насиліяхъ и коварствахъ оставалось конечно не за рос сійскими администраторами или дипломатами, а за ихъ запад ными "оригиналами", что относится и къ другимъ историче скимъ эпохамъ, какъ предъидущимъ, такъ и последующимъ.

деть сказано въ самомъ курсъ, при характеристикъ нашикъ выс шихъ государственныхъ учрежденій, а здѣсь я могу только указат на полезную кийгу барона М. А. Корфа: "Жизнь графа Сперанска го"

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) О засъданіяхъ этого "комитета", слагавшагося изъ грас Кочубея, Новосильцева, гр. Строганова и князя Ад. Чартерыскаго велись особые протоколы, значительная часть которыхъ воспроизво дится въ в. н. сочиненіи г. Богдановича, въ приложеніи ко ІІ глав перваго тома.

Между тёмъ новая "счастивая случайность", давно уже минсиная на Западе, дала русскому и не одному только уческому народу-Паря-Освободителя, мирно надъяньшаго всю мису прежнихъ крепостныхъ крестьянъ казенною и поивцивею землею, которой ни за что не уступила бы имъ какая ибудь европейская буржуавія. Чтобы оцінть все значеніе жой "аграрной" политики, достаточно вспомнить напримёрь, ить французское "третье сословіе" съ шумомъ и трескомъ провозглащало извёстные "великіе принципы", допускало по мому случаю всевозможныя насилія нада дворянствомь и цертико, а само скупало по удешевленной цёнё конфискованныя "напіональныя инущества", — какъ оно заключало временные вотупательные союзы съ дикою городскою чернью, потомъ мдвергало эту "святую сволочь (la sainte canaille)" внезапшиь, предательскимъ разстреляніямъ и наконецъ обращало мі пріобр'єтенія той или другой "достославной революців" в свою исключительную пользу. — Императоръ Александръ II, мпитанникъ русскаго поэта Жуковскаго, учившаго "быть на мет человъкомъ", съ дътства усвоилъ себъ гуманивимин гремленія, которыя старался провести и въ самую жизнь, ритомъ уже въ жизнь целой Россіи. Новое устройство крестьнегато быта сопровождалось введениемъ всесословныхъ земстить учреждений и гласнаго судопроизводства съ прислжными, въятіемъ столичной печати отъ предварительной цензуры **Г**АРУГИМИ РЕФОРМАМИ, ЗАДУМАННЫМИ ВЪ ТОМЪ-ЖЕ освободительми духѣ <sup>63</sup>). Много было сдѣлано въ это царствованіе и для бщественнаго образованія, въ частности и для образованія кенскаго, солидностью котораго Россія можеть отчасти уже **ФДИТЬСЯ и** передъ западною Европою и передъ с**в**верною Амемесою. Некоторыя вполнё документальныя свёдёнія <sup>64</sup>) пока-

<sup>63)</sup> См. напр. книгу г. Головачева: "Десять лёть реформъ 1861—1871)", гдё сдёляях и критическая спёнка важивникъ префазованій. Болёе спеціальныя изслёдованія мы укажемь въ своемъ поте.

<sup>64)</sup> Они приведены между прочимъ въ ведявно вышединей кангѣ

зывають, насколько самое освобождение крестьянь отъ крѣпостной зависимости было вызвано и ускорено личною волею покойнаго государя Александра Николаевича, — волею, которая пря другой формѣ правленія могла-бы встрѣтить себѣ проти водѣйствіе въ иныхъ вліятельнѣйшихъ слояхъ общества.

Для насъ важны однако не "формы правленія", которынь мы уже въ общемъ курст отказались придавать, по примъру разныхъ ученыхъ "юристовъ", рѣшительное и даже просто типическое для государственной жизни вначеніе. Научной оцънкъ подлежить не тоть или другой абстрактный "типъ" государства, а вся совонушность какъ юридическихъ, такъ н фактических отношеній, существующих въ отдельных странахъ между властью и обществомь, причемъ каждый изъ этихъ двухъ сложныхъ элементовъ долженъ быть по возможности разлагаемъ на свои простейшія составныя части. Въ таконь разложеніи или анализь будеть заключаться все наше дальныйшее изложение "русскаго государственнаго права"; здёсь-же иы ограничнися только общею синтетическою характеристикою данныхъ отношеній, на которую наводять нікоторые отміченные выше западническіе взгляды. — Что Петербургская политика не всегда "тормозила" общественное развитіе, а часто напротивъ оказывала ему положительное содъйствіе или по крайней мёрё подготовляла, воспитывала общество къ гражданской, отчасти и политической свободь, - это доказывають уже приведенныя нами черты новъйшей русской исторіи. Къ нимь можно было-бы присоединить еще многія другія, взятыя и изь другихъ царствованій. Но и само общество въ свою очередь воздействовало на государственную власть, что сообщало Россійскому самодержавію тоть въ высшей степени своеобразный оттёнокъ, который рёзко отличаль его не только отъ "татар-

проф. Иванюкова: "Паденіе крѣпостного права въ Россіи." Ср. также трудъ г. Скребицкаго: "Крестьянское дѣло въ царствованіе императора Александра II" и печатавшінся въ "Русской Старинъ" записки сенатора Я. Соловьева о томъ-же предметь.

каго", но и отъ "нѣмецкаго" абсолютизма, просвѣщеннаго и непросвѣщеннаго. Даже учрежденія и формы, прямо заимствоанныя отъ Запада, сильно видоизмѣнялись на русской почвѣ,
юдъ вліяніемъ новой общественной среды 65). Чтобы составить
ебѣ сколько-нибудь правильное понятіе объ этой средь и о ея
ліяніи на политику, необходимо различать въ ней не менѣе
техъ главныхъ элементовъ, существенно различныхъ по своитъ политическимъ нравамъ. Мы имѣемъ въ виду: во первыхъ—
нассу т. н. "простого народа", мало культурную въ европейжомъ смыслѣ слова, во вторыхъ— весь образованный слой рускаго общества или т. н. "интеллигенцію" и въ третьихъ— спепіальное населеніе нѣкоторыхъ "окраинъ" Имперіи. Каждый
мементъ приходится разсматривать отдѣльно, по многимъ приинамъ, которыя выяснятся отчасти ивъ самаго разсмотрѣнія.

Что касается народной массы, то она постоянно обнаруживала свою крыпкую, но весьма лишь отдаленную связь съ основнымъ источникомъ власти, который издавна все болье и болье возвышался надъ нею, не оставляя при этомъ даже промежуючныхъ инстанцій, способныхъ достойно представлять и такъ жазать "популяризировать" собою идею политическаго верховентва. Конечно между двумя крайними полюсами русской государственности — между крестьянскимъ "міромъ" и императоржимъ "самодержавіемъ" — всегда помыщался въ качествы необсодимаго посредника цылый общественный слой — именно примлегированное, преимущественно "служилое" сословіе. Но оно корье представляло собою то почти непроницаемое "средо-

<sup>65)</sup> Такое видоизмѣненіе обусловливалось не только народными войствами, но отчасти и размѣрами самой государственной террифріи. Мы не можемъ согласиться съ миѣніемъ англійскаго логика Зэна, что "обладаніе абсолютною властью, будетъ-ли это въ больномъ или маленькомъ государствъ, производитъ замѣчательно однобразныя послѣдствія" (см. извлеченіе изъ "Дедуктивной и индукивной логики" въ "Юридическомъ Въстникъ" за 1882 годъ: іюнь, тр. 219).

ствие", о которомъ заговорили и новъйшіе сдавянофилы, как о главномъ препятствім для патріархальнаго "единенія" народ съ "Земскимъ Царемъ". Несомнънно, что лица, принадлежав шія къ этому сословію, были во многихъ отношеніяхъ совер шенно оторваны оть "земли", являлись въ глазахъ народ т. н. "господани" и внущали къ себъ, при нъкоторомъ наруж номъ почтеніи, большое внутреннее нодовёріе. Насколько эт "господа" сами ограждались тами или другими искусственным условными границами отъ смѣщенія съ простонародым настолько-же народная жизнь въ свою очередь была естествени ограждена отъ ихъ оффиціальныхъ и неоффиціальныхъ втор женій. Вь западной Европ'я бюрократія становилась до навіст ной стецени "попудярною" или по крайней мірів "вездісущею уже потому, что оттъсняла и замъняла собою прежнее феодаль ное господство, дававшее ей готовую почву, -- тогда как въ Россіи господствовало въ политическомъ смысдѣ собствени только само правительство, которое, со встив своимъ военно административнымъ аппаратомъ, не проникало, да и не могя проникать въ глубину народной жизни, раскинутой на огров ныхъ пространствахъ съ ръдкимъ населеніемъ. Крестыявскі общины, такъ легко уступавшія давленію королевскаго абсоль тизма во Франціи и въ Германіи, являлись у насъ какью остественнымъ пределомъ государственнаго вижшательств Ихъ выборныя "мірскія" власти не подвергались систематич окому уничтоженію, а напротивь — служили необходимвиши орудіемъ для разныхъ правительственныхъ воздействій. воздействія долго ограничивались одними фискальными и от сти еще некоторыми полицейскими мерами, причемъ не толь въ селахъ, но и въ городахъ наша внъшняя государственя полиція, съ ея поискалами", пиагистратами" и т. п. учреж міями, не была такою "душою гражданства", какою предс влялась она напримъръ иностранцу Фику, "списавшему" Петра Великаго оствейскіе городскіе прегламенты" 66). пробедівницій в пробедіння в применти в пробедіння в пр

<sup>66)</sup> См. "Регламентъ Главнаго Магистрата", 1721 года, потръчается между прочимъ такое опредъленіе: "Полиція есть ду

царство", извлекавшее свои громадныя матерыяльныя силы г средства изъ т. н. "податныхъ сословій", не успівало вознараждать ихъ въ соотвътствующей мъръ своими духовными арами. Многія "общія" законодательныя постановленія, наолнившія собою обширные сборники, никогда не распростраиялись на массу населенія и не могли вытёснить действовавпаго у крестьянъ обычнаго права, которое получило въ Россіи собенно широкое фактическое значение, а отчасти и юридичекое признаніе. Даже самыя повидимому "коренныя" государтвенныя мёропріятія, такъ или иначе опредёлявшія весь ходъ усской исторіи, передълывавшія иногда всю жизнь высшихъ ословій, лишь косвенно и притомъ слабо отражались на внуренней сторонъ народнаго быта. Послъдній слагался и развиался вообще довольно независимо отъ всякой "внутренней полиики", такъ какъ быль почти совершенно изолированъ отъ нея, нагодаря извёстному праздвоенію земли и государства".

Отсюда понятно, почему въ нашемъ "простомъ народъ" ж высшія политическія представленія по необходимости долны были носить крайне отвлеченный и витстт съ тти непределенный характеръ. Сами по себе они мало говорили ображенію, не вызывали въ немъ достаточно яркихъ образовъ естественно соединялись въ умъ съ болье привычными элеентами религіознаго сознанія, которое, какъ уже показано ише, также отличалось у насъ особенно слабымъ развитіемъ. о справедливому и остроумному замічанію одного изъ умерихъ русскихъ писателей, самое понятіе о Богѣ сводилось надомъ къ понятію о "Царь небесномъ", между тымъ какъ тадатель верховной государственной власти представлялся иъ-то въ родъ земного Бога. Въ старой русской пословицъ: в Бога высоко, до Царя далеко" — прямо рисуется то въ высй степени отваленное отношение, которое имъли объ эти идеи обыденной народной жизни. Постоянное ихъ сопоставление

жданства и фундаментальный подпоръ человъческой безопасности 'добности" (первое Полн. Собр. Зак., No 3708, глава X).

поражало уже и которых в иностранцевъ, постщавших в Россію въ Московскомъ періодѣ 67). Оно-же засвидѣтельствовано и извъстнымъ крестьяниномъ-литераторомъ Петровскаго времени — Иваномъ Посошковымъ, въ "Книге о скудости и богатствъ", гдъ говорится между прочимъ (глава ІХ: по царскомъ интересь"), что "мы (русскіе) своего монарха почитаемъ яко Бога и . . . . волю его всеусердно исполняемъ", — что донъ, нашъ тосударь, подобенъ Богу.... въ своей державъ яко Богъ" и т. д. По одному новъйщему свидътельству 68) наши крестьяне представляли себъ "Царя-батюшку" идеальнымъ сельскимъ хозяиномъ, у котораго "болитъ сердце" при видъ, какъ дурно распоряжаются своею землею отдёльные помещики. Вообще такое благоговъйно-любовное отношение народа къ идел монархической власти не следуеть смешивать съ темъ суевернымъ и потому слепымъ "обожаніемъ", которымъ некогда пользовались со стороны своихъ подданныхъ напримъръ хоть "божественные" цезари древняго Рима, а впоследствии разныя "христіаннъйшія", "апостолическія" и иныя величества европейскаго Запада. Народное поклонение Россійскимъ Императорамъ — въ сущности самымъ "светскимъ" изъ всехъ государей — являлось скорте нткоторымъ поклонениемъ "невтдомому Богу", не только не унижавшимъ, но даже возвышавшилъ духъ людей и не требовавшимъ притомъ никакихъ человъческихъ жертвоприношеній. Оно допускало повидимому довольно справедливую, а главное - вполнъ реальную оцънку многил правительственных в мфръ, хотя-бы по Карамазовской формуль: "Бога пріемяю, но міра Его не принимаю". Подобная оценка встръчается уже въ упомянутомъ сочинении Посошкова, который "всё пакости и непостоянства" объясняеть тёмь, что "вы ликій нашъ монархъ трудить себя, да ничего не успаетъ, по-

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Ср. напр. отзывы Герберштейна, Антонія Поссевина, Флет чера и Горсея, на которыхъ ссылается проф. *Романовичъ-Славатин* скій въ своемъ "Пособім для изученія русскаго государствення права" (Вып. I, стр. 23 сл.).

<sup>08)</sup> См. "Письма изъ деревни" А. Н. Энгельгардта.

ому что пособниковъ по его желанію немного: онъ на гору ще и самъ-десять тянеть, да подъ гору милліоны тянуть, то акъ дёло его споро будеть?" Өеофанъ Прокоповичь въ своей Правдё воли монаршей", написанной еще при Петрё Велиомъ, замёчаеть не безъ прискорбія, что "въ народё обрётатся такъ непокойныя головы и страстію прекословія свербямя сердца, что никаковаго уставленія, отъ державной власти роизносимаго, похвалити не хотять". Такъ называемый "проесть народной правды" выразился тогда и на практикі — в усиленной раскольничьей колонизаціи 69). Выражался онъ впослёдствіи — въ болёе или менёе рёзкихъ формахъ. Не

Главная сила заключалась въ томъ, что русскій мужика і говорю о мужикѣ великорусскомъ, мнѣ болѣе знакомомъ), ыносившій на своихъ плечахъ тяжелое бремя разныхъ госуарственных повинностей (въ томъ числё и крёпостную завиимость отъ делужилыхъ" помещиковъ), но сравнительно мало одвергавшійся частному господству, не успаль выработать ъ себъ глубокіе рабскіе инстинкты, на которыхъ донынъ дертались всё историческія цивилизаців. Такіе инстинкты долго оспитывались въ европейскихъ людяхъ мелочною опекою и толь-же мелочнымъ деспотизмомъ какихъ-нибудь феодальныхъ патроновъ" или католическихъ "духовныхъ врачей". Политиеское рабство всосалось въ плоть и кровь среднев ковыхъ "виэновъ" и "кнехтовъ", а отъ нихъ уже перешло и къ современымъ, болте или менте полноправнымъ продетаріямъ, посталеннымъ въ соціальномъ отношеніи между "молотомъ и накоальнею." Западный "гражданинъ" привыкъ возлагать огромыя надежды на свое "государство", разсматривать его какъ ензсякаемый источникъ разныхъ жизненныхъ благъ — преиущественно въ смыслъ "хлъба и зрълищъ". Онъ часто бывалъ едоволенъ предержащими властями, но именно потому, что

<sup>60)</sup> Она описана между прочимъ въ статъв "Выговскіе піонеры", юмвиценной въ последнихъ книжкахъ "Отечественныхъ Записокъ" а 1854 годъ (мартъ и апрель).

въчно ожидаль и требоваль отъ нихъ какого-то высшаго покровительства или по крайней мёрё содёйствія всёмъ своин стремленіямь. И чёмь вёрнёе осуществлялись (хотя-бы даже революціоннымъ путемъ), подобныя, не всегда основательныя ожиданія и требованія, тёмъ больше было туть нравственнаго униженія для человіческого достоинства. Между тімь наш сельскій или городской обыватель, пріученный обходитыя въ удовлетвореніи своихъ насущныхъ потребностей, хозяй ственныхъ и духовныхъ, одними собственными средствами, от носившійся къ своимъ "господамъ" и къ разнымъ ихъ "затійкамъ" съ некоторою довольно едкою ироніей, подчинялся воль кому господскому "начальству" только какъ необходимой при нудительной силь, отъ которой можно получить при случа и матерьяльную поддержку, но въ сущности необязательнуя и ни къ чему не обязывающую — нѣчто въ родѣ извѣстно прибавки "на чай" или "на водку". Словомъ — въ разных проявленіяхъ земного могущества, столь "импозантныхь" д каждаго западнаго европейца, здравый смысли нашего народ видълъ, говоря грубо-откровеннымъ "мужицкимъ" языком собственно только "дубину да полтину" — и съ этой точк эржнія готовъ быль признавать за ними нжкоторую несомина ную пользу въ общежитіи. При такомъ взглядь на дело чело въкъ не возмущался противъ власти политической, но и не те ряль передь нею своей нравственной независимости, не ощ щаль "священнаго трепета", не становился "рабомъ въ душ даже тогда, когда его связывали по рукамъ и по ногамъ, чтоб принести въ жертву на алтаръ далекой государственности. Зато и начальство, въ лицъ умнъйшихъ своихъ представителе не разсчитывало завладёть самыми "душами" подчиненны ему "обывателей", а сознательно довольствовалось одною вибл нею дисциплиною, составлявшею действительную обществе ную потребность. Это видно отчасти изъ той-же "Правды вод монаршей", которая вошла потомъ въ Полное Собраніе Зак новъ Россійской Имперіи 70) и следовательно получила высшу

<sup>70)</sup> Первое П. С. З., № 4870.

фонціальную санкцію. Здёсь мы читаемъ между прочимъ, что зже "уставы и всякіе законы, отъ самодержцевъ въ народъ кодящіе, у подданных послушанія себь не просять аки-бы вободнаго, но истязують яко должнаго: истявують-же не токмо трахомъ гнъва властительскаго, но и страхомъ гнъва Божія." акимъ образомъ къ внъшней государственной санкціи верховыхъ правъ присоединялась лишь обычная и столь-же внёшіяя санкція религіозная, удержанная и въ нашихъ "Основыхъ Законахъ". Надо замътить, что Ософанъ Прокоповичъ ыль однимь изъ виднъйшихь іерарховь православной церкви ъ Россіи и въ то-же время отдичался вполнъ свътскимъ обраюваніемъ 71). При составленіи упомянутаго здёсь труда, онъ ользовался сочиненіями такихъ, по его словамъ, "изряднъйпихъ ваконоучителей", какъ "Гугонъ Гроцій, Оома Гоббесъ, амуиль Пуффендорфъ" и др. Но хотя эти западные теоретики сновывали всякую государственную жизнь на непосредственыхъ природныхъ влеченіяхъ и даже, какъ извёстно, на взаимюмъ "договоръ" людей, все-же у нашего автора пробивалось ное, болье русское отношение къ данному вопросу. Его устами ама власть какъ-бы отказывалась отъ традиціонной мечты вропейскихъ правителей — отъ мечты о непремънной "попуярности" своихъ распоряженій; она требовала себѣ вообще юлько формальнаго повиновенія, "яко должнаго", не спразаяясь, подобно инымъ свътскимъ инквизиторамъ, о внутренемъ настроеніи повинующихся; въ сознаніи собственной силы необходимости, она гордо пренебрегала "аки-бы свободнымъ" ризнаніемъ своего авторитета въ каждомъ отдёльномъ случай; на не заискивала передъ подданными, — зато и подданнымъ ечего было передъ нею ваискивать, а полагалось лишь такъ ли иначе сообразовывать свои частныя действія съ ея общими

<sup>71)</sup> Очеркъ его жизни и дъятельности можно найти въ "Русской сторіи" Костомарова (стр. 867 сл.). См. также спеціальныя монограви гг. Чистовича и Морозова; г. П. Полевой въ своей "Исторіи руской литературы" называетъ Өеофана "первымъ нашимъ свътскимъ всателемъ" (изд. 1874 г., стр. 234).

приказаніями, сохраняя за собою полную свободу личныхъ

Не менъе своебразный характеръ носили отношенія власти къ русскому образованному обществу, которое сложилось уже въ Императорскомъ, Петербургскомъ періодъ, подъ вліяніемъ новой, широкой государственной жизни. Оно долго замыкалось почти исключительно въ средъ нашего служебнаго дворянства и заимствовало у последняго все свои основныя черты. Важивишіе интересы его членовь, умственные и отчасти денежные, сосредоточивались обыкновенно въ столицахъ, служившихъ для иногихъ и постояннымъ ифстопребываніемъ. Но несмотря на свою относительную бливость къ центральной политикъ, это общество почти столь-же мало входило въ непосредственное съ нею соприкосновение, какъ и болъе отдаленная масса населенія. Дібло въ томъ, что наши образованные дво ряне совсёмъ не походили на западноевропейскихъ аристокра товъ, которые прежде господствовали самостоятельно, а потом стремились продолжать свое господство въ союзъ съ побъдив шею ихъ государственною властью, создавая и захватывы въ свои руки разныя вліятельныя въ политическомъ отношені должности-правительственныя, сословныя и представительныя У насъ такихъ вліятельныхъ должностей всегда было сравни тельно очень немного, и оне доставались лишь немногимъ и браннымъ, а громадному большинству служащихъ приходиля заранње отказываться отъ активной роли въ т. н. "высши сферахъ". Для проникновенія въ эти руководящія правител ственныя сферы требовались совершенно исключительныя общ ственныя связи или личныя отношенія. Главною приманк въ погонъ за успъхомъ являлось то или другое "доходное и сто", доступное и простому смертному, но не дававшее поч никакой пищи для честолюбивых в помысловъ. рить, что мъстное значение дворянина-помъщика, какъ бол или менъе крупнаго землевладъльца, и даже мъстные дворя скіе выборы имёли лишь самое отдаленное отношеніе къ вы шей политикъ. Такимъ образомъ цълыя покольнія дюдей з

омически обезпеченных и умственно образованных жили сторонь отъ тёхъ политическихъ интересовъ и страстей, коорыми уже съ дётства дышали какіе-нибудь англійскіе "виги" ли "торіи". Наша привилегированная интеллигенція выросла ві этой тлетворной атмосферы, заглушающей многія лучшія еловіческія стремленія, и успіла выработать въ себі довольно преділенныя черты новаго, боліве здороваго общественнаго виа, усвоеннаго отчасти и нашими интеллигентными "разновицами" новійшаго происхожденія.

Спрашивается, что оставалось дёлать обществу, обладавему извъстнымъ "философскимъ досугомъ", способному уже 10лнъ сознательно относиться къ государственнымъ вопромъ, но исторически не призванному къ дъятельному участію ; политикъ? Оставалось занять чисто-наблюдательную позицію ютношению къ высшему правительству и изображать изъ бя нічто въ роді политической публики, т. е. издали слідить ходомъ великой жизненной драмы, высказывая ея главнымъ полнителямъ свое одобрение или поридание. Такъ именно поступала русская интеллигенція за весь пока еще краткій ріодъ своего существованія. Она уже на первыхъ порахъ оявила большую наклонность къ свободному изследованію области практической политики и къ колебанію разныхъ учайных авторитетовъ по этой части. Я не говорю эдёсь гакихъ еще слишкомъ исключительныхъ въ свое время явлеіхъ, какъ "недозрълый умъ" Кантемира или Ломоносовская прямка", а имью въ виду лишь болье общіе факты, связане отчасти съ дальнъйшимъ развитіемъ "Россійской словесноі". Въ Екатерининскомъ "Наказъ" мы находимъ одну чрезчайно глубокую и какъ-бы пророческую мысль, которая стательно оправдывалась на дёлё. Ближайшею задачею модержавнаго правленія" императрица считаетъ "славу гоарства и подданныхъ"; но "отъ сія славы", замёчаетъ она ње, "происходить въ народе разумъ вольности" 72). Дей-

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Буквальный переводъ съ оранцузскаго: "esprit de liberté", – . собственно "духъ свободы".

ствительно, свободное критическое отношение русских образованныхъ людей къ текущимъ государственнымъ дъламъ начинается именно въ славное царствование Екатерины, когда повыдимому авторитеть правительства могь и должень быль стоять особенно высоко во мижнік общества. Вижсто сбычных вы такія эпохи утонченныхъ литературныхъ льстецовъ — à la Boileau при Лудовикѣ XIV — у насъ тутъ-то и появляются первые представители такъ называемой обличительной публицистики, въ лицъ Новикова, Радищева, отчасти Фонъ-Визина и др. 73). Съ открытіемъ революціонной эры во Франціи на даже замътно тревожать наше правительство своими черезчур "передовыми" идеями и подвергаются нъкоторому гоненю. Однако созданное ими общественное мнъніе вполн' в ясно даеть себя чувствовать въ последующую, "Александровскую" эпоху, которую съ этой стороны удачно характеризуеть даже поклов. никъ болъе патріархальной" старины — знаменитый Караязинъ, написавшій въ соотвётствующемъ духё свою "Исторія, государства Россійскаго". Еще въ "Въстникъ Европы" за 1883 годъ онъ, съ свойственною ему насколько приторною сантиметтальностью, объясняеть, что дуже прошло то время въ Россія, когда одна милость государева, одна мирная совесть могля быть наградою добродътельнаго министра въ течении его янзни", — что "умы созръли въ счастливый въкъ Екатерины Второй", — что "теперь лестно и славно заслужить, вытесть съ и лостію государя, и любовь просвіщенных россіянь" Въ позднъйшемъ своемъ произведении — въ "Запискъ о стар и новой Россіи", поданной императору Александру I, -- тоть-"исторіографъ" старался выразить завѣтныя политическія те денціи, сложившіяся у него подъ вліяніемъ многолетнихъ блюденій надъ русскою государственною жизнью и шедп

<sup>73)</sup> О Радищевъ и Новиковъ имъются спеціальныя изслъдован профессоровъ: Сухомлинова и Незеленова.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) Эти слова Карамзина приведены въ "Историческихъ оче кахъ" г. *Пыпина:* "Общественное движеніе при Александр<sup>в</sup> стр. 234.

в разръзъ съ главными реформами тогдашняго царствованія. 10 въ подобныхъ "Запискахъ", которыя подавались въ тъ вреена и многими другими лицами, умъвшими, по Державину, истину царямъ съ улыбкой говорить", слъдуетъ видъть не ростыя выраженія какихъ нибудь единичныхъ взглядовъ, скоръе отголоски цълыхъ совъщаній, т. е. болье или менье остоянныхъ частныхъ разговоровъ, происходившихъ въ отыльныхъ общественныхъ кружкахъ на разныя темы, мало це доступныя для печатнаго обсужденія. Разговоры эти были свое время отмъчены нашею художественною литературою. хъ общій характеръ особенно върно схваченъ у Грибовдова, комедіи "Горе отъ ума", списанной, какъ извъстно, съ дъйвительныхъ московскихъ нравовъ двадцатыхъ и тридцатыхъ довъ. Припомнимъ хоть такое, нъсколько сатирическое изоаженіе:

"А наши старички? Какъ ихъ возьметъ задоръ, Засудятъ о дълахъ: что слово — приговоръ. Въдь столбовые всъ, въ усъ никому не дуютъ И о правительствъ иной разъ такъ толкуютъ, Что если-бъ кто подслушалъ ихъ — бъда!"

ложимъ, что эти вольнодумные "старички" только "придется къ тому, къ сему, а чаще ни къ чему", — что они "поспотъ, пошумятъ — и разойдутся". Но духъ "отцовъ" живетъ и молодомъ покольніи, которое, въ лицъ своихъ лучшихъ предвителей, уже не удовлетворяется однимъ шумнымъ фрондёромъ и обращается къ "командующимъ классамъ" съ болъв пительными запросами, въ родъ слъдующихъ напримъръ:

"Гдь, укажите намъ, отечества отцы, Которыхъ мы должны принять за образцы? Не эти-ли грабительствомъ богаты?"

нечно такія "филиппики" могли получать тёмъ бо́льшій вственный вѣсь въ глазахъ самой власти, что раздавались привилегированной средѣ общества, наименѣе заинтересоной въ коренномъ измѣненіи существующихъ государственхъ порядковъ. Нѣчто подобное видимъ мы, правда, и въ салонахъ старой монархической Франціи, столь краснорычию описанной Токвилемъ и Тэномъ 75). Но выдь въ этой Франціи, въ которой господствовалъ "абсолютизмъ, ограниченный эпиграммами", все уже предвыщало тогда страшную политическую бурю. А у насъ....

У насъ даже при тяжеломъ для многихъ правленіи винратора Няколая Павловича ивткія эпиграммы такихъ перпь степенныхъ поэтовъ, какъ Пупікинъ и Лермонтовъ, не проязандили особенно сильнаго "зажигательнаго" дъйствія. Столь разкое различіе объясняется не только вижшними, соціальными, во и внутренними, психологическими причинами. Большинство русскихъ образованныхъ людей, остававшееся въ политикъ что называется "не у дёль", никогда не отличалось тёмъ истиннополитическимъ темпераментомъ, который слагается обыкновенно изъ двухъ основныхъ свойствъ, повидимому противоположныхъ, но въ сущности тесно между собою связанныхъ,именно изъ крайняго властолюбія, соединеннаго съ крайничже раболёнствомъ передъ властью. Еще Тацитъ заметил о Римлянахъ временъ имперіи, что они "во всемъ унижаются ради господства (omnia serviliter pro dominatione)". Глубове замѣчаніе древняго историка примѣнимо отчасти и къ новѣй шимъ западнымъ европейцамъ, какъ примѣнимы къ нимъ его-ж слова о представителяхъ римской общественной мысли, "доби вающихся своимъ ученымъ языкомъ владычества надъ дѣлач mipa cero (professoria lingua rerum humanarum dominationen expostulantes)". Въдь и въ современныхъ цивилизованных государствахъ, несмотря на всё преимущества парламентскаг режима, дающаго решительный перевёсь т. н. общественноч мивнію, все таки ивть настоящей политической "публики", потому что тамъ каждый, сколько нибудь понимающій толк въ государственныхъ дёлахъ, непременно желаетъ быть в

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) См. извъстныя сочиненія этихъ авторовъ: L'ancien régime la révolution и Les origines de la France contemporaine. Они перев дены отчасти и на русскій языкъ.

простымъ врителемъ, а дъйствующимъ лицомъ, "актёромъ" въ политикъ, да и дъйствительно бываетъ такимъ актёромъ по крайней мірі "въ душі. Отсюда полнійшее пристрастіе въ сужденіяхъ о правительствь, сужденіяхъ, которыя произноэтся лишь съ предвзятыхъ точекъ эрвнія, усвоенныхъ различными политическими партіями. Эти партіи постоянно сопернинаютъ между собою изъ за власти и вліянія, постоянно перехоить отъ какой-нибудь систематической опповиціи къ столь-же истематическому сервилизму, составляющему довольно харакперную черту и у самыхъ "непримиримыхъ" революціонеювъ. — Не такъ относилось къ политикъ русское образованное, фитически настроенное, но отнюдь не революціонное общество. но не вошло во вкусъ политическаго владычества, не "возвындось" до вліятельной политической роли, - зато и само оста-100ь внутренно почти недосягаемымъ для какого-нибудь моальнаго давленія со стороны "высшихъ сферъ". Изв'єстно, сакой у насъ установился мало восторженный взглядъ на всяую оффиціальность, "казенщину", а вмёстё съ тёмъ и на разыя эмблемы вившняго почета, на ть "знаки отличія", котоыми можно еще сильно тронуть сердце и серьёзно "украсить" кизнь любому западному человёку, хотя-бы и республиканцу. Іравительственная власть не находила въ нашей скептической втеллигенціи ни опасных соперниковъ, ни особенно ревностыхь союзниковъ, и, за отсутствемъ этой "моральной" оноры, финуждена была во многомъ полагаться лишь на мёры "спантельной строгости". Но такая строгость не развращала, скорће даже нравственно очищала слагавшееся общественное штвіе, помогая ему сохранять ту глубокую искренность, на оторую — увы! — способенъ именно только нашъ "русскій илеттантивыъ" въ государственныхъ вопросахъ. — Искренюсть русскаго ума не стёснялась даже государственною служою, открывавшею значительный просторъ для самыхъ различных политических убъжденій, — допускавшею впрочемъ и овершенное ихъ отсутствіе. Недаромъ еще Герценъ замътилъ, по "служить въ Россіи не значить, какъ во Франціи, — быть пентомъ, âme damnée власти", и въ доказательство сослался

на тотъ факть, что "всё ваговорщики 14 декабря служиле". Конечно къ примъру "декабристовъ" 1825 года 76) можно было-бы присоединить и множество другихъ, однородныхъ, притомъ новъйшихъ примъровъ, подтверждающихъ эту мысль. Тотъ-же Герценъ, нъкогда самъ "служившій въ Россіи", а затёмъ, по словамъ его автобіографіи, "жившій вездё и со всеми", утверждаль, что въ нашей служебной, преимущественно дворянской средъ образовались "можетъ быть самые независимые люди въ Европъ". И развъ такой выводъ не оправдывался до послёдняго времени? Дёло въ томъ, что русскіе люди часто дёлались правительственными чиновниками вовсе не "по призванію", а лишь всявдствіе матерыяльной нужды или просто "отъ нечего дёлать", и потому были свободны отъ крайняго сервилизна, которымъ преисполнены на Западъ не только какія-нибудь "пишущія машины" 77), но и многіе "народные представители", наперерывъ лакействующие и вверхъ и внизъ Страстныя вождельнія, вскормленныя въ нихъ духомъ западныхъ политическихъ партій, вполнё замёнялись у насъ холоднымъ разсчетомъ личныхъ выгодъ и столь-же холоднымъ вившнимъ "чинопочитаниемъ". — Съ другой стороны наш своеобразная "оппозиція", пріютившаяся отчасти въ надрах самого правительства, т. е. въ рядахъ болёе или менёе "высоко поставленныхъ" должностныхъ лицъ, гражданскихъ и воев ныхъ, также не имъла узко-партейнаго характера, не основы валась на эгоистическомъ принципѣ: "ôte toi de là, que je m mette". Въ основъ этой, едва-ли не радикальнъйшей изъ всъх оппозицій лежала скорте та истинно-русская черта, котора менъе сознательно проявлялась, какъ мы видъли, и въ народно массъ, — именно глубоко-недовърчивое и какъ-бы ироническо отношение ко всякой вообще, мелкой и крупной "политикь". Ег

<sup>76)</sup> Изъ нихъ многіе оставили послѣ себя автобіографическ "Записки", печатавшіяся въ различныхъ изданіяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>) Такъ назвалъ нъмецкихъ чиновниковъ извъстный прусск министръ баронъ Штейнъ († 1831) въ одной изъ своихъ дъловы записокъ.

чожно прослёдить и въ новёйшихъ литературныхъ произведеніяхъ, — особенно тамъ, гдъ разныя девропейскія иллюзін" ръшительно уступали свое мѣсто нашему трезвому житейскому реализму, находившему себь относительно болье свободное выраженіе въ печати. Таковы уже пнасывшки вічныя надъ пьвами, надъ орлами" въ безсмертныхъ басняхъ Крылова; таковы "Ревизоръ" и "Мертвыя души" великаго ситхотворца Гоголя; таковы нёкоторые романы Гончарова и Писемскаго, закоторыя комедіи Островскаго и другія отрицательныя изораженія русскихъ общественныхъ нравовъ; таковы болье поюжительные исторические образы, столь художественно развичанные авторомъ "Войны и мира"; таковы наконецъ "Гуернскіе очерки", "Помпадуры и помпадурши", "Господа Ташентцы", "Благонамфренныя рфчи" и прочія сатиры Щедрина, изрушившія своимъ "рабымъ языкомъ" не одну политичекую фантавію. Вездів такъ или иначе скавывалось отсутствіе и пой въры въ творческую силу какой-бы то ни было "овчліальной" деятельности. Подобное настроеніе литературы даже всей почти читающей "публики" конечно не изшало щему ходу этой діятельности, часто въ высшей степени блаотворной. Но оно способно было отнимать у иныхъ "сильыть міра" по крайней мірь излишнюю самоувіренность, -елять въ нихъ извъстного рода "стыдъ", далеко не всегда 10жный" и действовавшій подчась вернее всякаго "страа іудейска". — Такимъ образомъ "абсолютно-самодержавная" ысія представляла собою сравнительно менте благопріятную чву для какихъ нибудь убъжденныхъ бюрократовъ и упорыть милитаристовъ — въ родъ внаменитаго графа Аракчеева, виз напримъръ "лжеконституціонная" Европа, съ ел Наполеоин и Бисмарками 78). Здёсь разные "доктринёры", "бонапар-

<sup>78)</sup> Сущность и свойства западноевропейскаго "лжеконститу08ализма" подробно разсматривались въ нашемъ общемъ курсъ.
84-же составляли главный предметъ изслъдованія въ послъднихъ
вухъ главахъ моего сочиненія: "Государственная власть въ европоскомъ обществъ."

тисты" и другіе развязные двятели той-же "школы" должны были бороться съ революціонными стремленіями, но зато могли встрвчать или коть "фабриковать" себв нвкоторое общественное сочувствіе. А наша глубокая политическая "разочарованности ставила-бы этихъ господъ не столько въ "убійственное", скольки просто въ "смвшное" положеніе, которое въ концв концовы всего лучше доказывало, какъ трудно, выражаясь словами великой государыни, "лишить людей ихъ естественной свободы" — тамъ, гдв такая свобода двйотвительно существуеть въ самыхъ нравахъ общества.

Повидимому главными разсадниками бюрократизма и чилитаризма являлись нёкоторыя окраины Россіи, напоминзв шія — по своему историческому прошлому и по характеру своего общественнаго устройства — или патріархальную Азію илі феодально-буржуазную Европу. Однако и туть русская госу дарственность, будучи довольно чуждымъ для мъстнаго насе ленія элементомъ, получила не разлагающее, а широкое освобо дительное значение. Она вездъ съ большею или меньшею рышк мостью становилась на сторону "труждающихся и обременен ныхь" народныхъ массъ, стараясь избавить ихъ отъ гнета выс шихъ сословій, которыя составляли обыкновенно потоиств прежнихъ иноземныхъ завоевателей 79). Подобною-же цёлы вадавалась нёкогда "единая и нераздёльная республика", вырошая изъ первой французской революціи и ввъренная потом воинственному императору; но въ ея программу входила чуг ли не всеобщая соціально-политическая "нивеллировка" по н въстному парижскому шаблону, сочиненному генераломъ Л. файетомъ и аббатомъ Сійесомъ, причемъ забывалось даже де внеримское правило: "divide et impera", послужившее отчаст и Бонапартовскому деспотизму. Между тёмъ наша общирна

<sup>79)</sup> Эта важная сторона вопроса, отмѣченная уже первыми сле вянофилами, затрогивается и въ вышедшей недавно брошюрѣ г. Коловича: "Историческая живучесть Русскаго народа и его культурны особенности", которая написана также въ славянофильскомъ духѣ.

иогущественная Имперія всегда допускала въ своихъ предіыть многочисленныя извятия или частныя отступленія отъ бщаго государственнаго порядка, — разные мёстные обычаи областные законы, принаровленные къ темъ или другимъ ультурнымъ особенностямъ отдёльныхъ племенъ и національжтей. Въ этомъ отношении чрезвычайно оригинальны напривръ разнообразныя льготы и привидегіи, дарованныя русямь законодательствомь многимь восточнымь, преимущевенно сибирскимъ инородцамъ — "доколъ ихъ дикіе нравы з сиягчатся" 80). Замъчательно также, что самыя формы плего "полицейскаго государства" не проникали въ иныя верозападныя, неславянскія области, гдв — благодаря укоревшейся въками европейской "цивилизаціи" — и безъ того чти каждый "гражданинъ" какъ-бы носилъ въ душъ свою бственную "полицію". Наконецъ нѣкоторыя "окраины" уже ними пространствами и разстояніями, отдёлявшими ихъ отъ ководящихъ политическихъ центровъ, были въ сущности страхованы отъ одностороннихъ "культуртрэгерскихъ" вліяй, которыя могли имёть полный успёхь развё только въ "мёахъ не столь отдаленныхъ" и пускались въ ходъ кое-гдъ лишь качествъ необходимой оборонительной мъры противъ такоиль-же вліяній со стороны болбе притязательнаго чёмъ провщеннаго Запада, — а сами по себв они мало соответствовали йствительнымъ вкусамъ и привычкамъ русскаго общества. ниь не исключалось однако естественное взаимодыйствів жду различными народностями, служившее, какъ мы уже дели, однимъ изъ главныхъ двигателей россійского и связанго съ нимъ общечеловъческого прогресса. Примъняя сюда новныя понятія новейшей соціологіи, мы можемъ скавать,

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) См. Свода Законова, томъ IX, изд. 1876 года, ст. 835 и сл. состояніи инородцевъ<sup>7</sup>; ср. также въ "Особомъ приложеніи" этому тому "Положеніе о Башкирахъ", "Положеніе о крестьянахъ кавказскаго края" и др., а во второй части II тома (изд. 1857 г.)—обенное "Учрежденіе управленія инородцевъ", со всъми продолжения къ нимъ.

что высшая политическая "интеграція" обусловливалась у насъ именно высшею политическою "дифференціаціею", значительно спеціализировавшею всё отправленія нашего общественнаго "аггрегата" 81). Во всякомъ случат на широкомъ просторъ, открываемомъ всероссійскою государственною жизнью, каждая — даже мелкая народность могла разсчитывать на болье мирное, свободное и самобытное развитіе, чёмъ напримёрь вь странъ подлинныхъ "культуртрэгеровъ" или подъ сънью канихъ нибудь "британскихъ интересовъ", всецъло господствовавшихъ въ Ирландіи, въ Индіи, въ средней Азіи и т. д. И что-же? Тогда какъ многія англійскія колоніи, съ англійскими-же переселенцами, стремились въ новъйшее время отложиться, по примъру съвероамериканскихъ Соединенных Штатовъ, отъ своей далеко не безкорыстной метрополів, у насъ до сихъ поръ не прекращались добровольныя присоединенія къ Имперіи цёлыхъ новыхъ и притомъ иноплеменныхъ областей на дальнемъ Востокъ. Смъю думать, что и населеніє западныхъ окраинъ не всегда относилось къ Русскому государству съ тою сознательною и глубокою враждебностью, которук обнаруживали даже наиболее трезвые представители политической мысли за границею 82).

Вст изложенные нами факты и соображенія достаточно кажется, опровергають ту западническую мысль, что въ Россії "абсолютизмъ" правительства ограничивался на практик!

<sup>&</sup>lt;sup>61)</sup> Считаю недишнимъ замѣтить, что тутъ, какъ и въ общем курсѣ, я далёкъ отъ т. н. "органическихъ" воззрѣній на государ ственную жизнь, весьма распространенныхъ въ западной наукѣ, яс всего менѣе примѣнимыхъ именно къ Россіи и осужденныхъ намі даже у такого передового мыслителя, какъ Гербертъ Спенсеръ.

<sup>82)</sup> Ср. напр. сочиненіе прусскаго "реалиста" Константин Франца: "Die Naturlehre des Staates, als Grundlage aller Staatswissen schaft" (изд. 1870 г., стр. 433 сл.), значительная часть котораго переведена на русскій языкъ; ею-же: "Die Weltpolitik", 1882; Ю. Фрёбсля "Gesichtspunkte und Aufgaben der Politik", 1878, стр. 456, 464 сли проч.

только чиновничьими "взятками", — хотя и онт (нтъ худа безь добра!) могли имъть въ отдъльныхъ случаяхъ нъкоторое "искупительное" значение. Странно впрочемъ и указывать на ваше относительно ничтожное "взяточничество" — въ виду тыт ужасающихъ размеровъ, въ какихъ применялся подкупъ ть важивишимь отправленіямь западноевропейской, а также к свероамериканской общественной жизни, гдв напримвръ ивста въ представительныхъ собраніяхъ чуть не обязательно млачивались заранте опредтленными, довольно крупными деживыми суммами и гдв самыя сдвлки съ избирателями соверпались извёстнымъ "машиннымъ" способомъ 83). И къ совреенному цивилизованному Западу могли-бы относиться привеенныя у Саллюстія слова Югурты о древнемъ Рамъ, что этогъ городъ — продаженъ и скоро погибнетъ, если найдетъ ебт покупщика (urbem venalem esse et mature perituram, si mptorem invenerit)". Ближайшимъ источникомъ такой проажности" всегда было крайнее соціальное неравенство людей, провождавшееся вообще усиленною порчею нравовъ: недаомъ какъ по латынт, такъ и на новыхъ романо-германскихъ арѣчіяжь эта "порча (corruption)" означаеть вмёстё съ тёмъ политическій "подкупь". Но главная, психологическая прина даннаго явленія корепилась глубже, въ характеръ самой цивиливаціи", — именно въ неизбежномъ, при усибхахъ умвеннаго развитія, колебаніи тёхъ традиціонныхъ догматовъ, порые повидимому одни только и способны сдерживать эгоиическую натуру западнаго человека въ определенныхъ нраввенныхъ границахъ и потому должны считаться действи-

въ Соединенныхъ Штатахъ участіе въ политикъ давно уже зсматривается какъ нъкоторая выгодная "афера"; исходъ политискихъ выборовъ опредъляется здъсь борьбою партій, которая трестъ прежде всего значительныхъ денежныхъ затратъ, причемъ кан партейная клика, завъдывающая покупкою и продажею избительныхъ голосовъ, носитъ характерное техническое названіе: achine". Это обстоятельство было уже указано нами въ общемъ рев, въ связи съ другими, аналогическими явленіями изъ америнской и европейской государственной практики.

тельными посновами" европейской государственности. Многіе люди, воспитанные въ подобныхъ догиатахъ, не выдерживающихъ ни научной, ни практической провфрки, легко теряють всякую. въ нихъ въру, причемъ, разъ привыкнувъ подчинять свои дъйствія какимъ-нибудь "разумнымъ цълямъ" и не находя вь душт своей ничего достовтрнаго, кромт разныхъ корыст ныхъ мечтаній, возводять грубый матерьяльный разсчети въ новый, единственный и уже непоколебимый принципа своег поведенія, становятся т. н. "рыцарями матерыяльной наживы" Конечно ни одно общество не могло-бы даже существоват: если-бы оно состояло исключительно только изъ такихъ прин ципіальных хищниковъ, если-бы въ немъ не оставалось доста точнаго количества членовъ съ иными, болье дальтрунстиче скими" (хотя-бы въ Контовскомъ смысле) принципами. И вот эта "наивная" толпа, продолжающая слёно вёровать въ разны "божескіе и человіческіе законы", ділается обыкновенно же твою самой безбожной и безчеловечной эксплуатаціи. Раз нея пропов'єдуется и та узкая, бездушная "мораль", котор съ безпощадною строгостью осуждаеть каждый мелкій гр шокъ и въ то-же время допускаетъ безнаказанное проявлен болье крупнаго гръховодничества "въ предълахъ закона". слёднее всегда находило себё молчаливое оправданіе или да прямое одобреніе и въ церквяхъ, и въ школахъ, и въ судач и въ парламентахъ западной Европы Противъ него возстава лишь одинокіе мыслители, въ родъ "Униженнаго и оскорбл наго" Жанъ-Жака Руссо, безпокойнаго "нечестивца" Прудо мрачнаго "эксцентрика" Карлейля или мечтательнаго '"con листа" Дюринга,

Иное дёло въ Россіи, которой, при отсутствіи обще ступной политической жизни и рёзкихъ соціальныхъ различнедоставало и внутреннихъ, поиходогическихъ условій для г бокой нравственной испорченности. Начать съ того, что свя вающая всёхъ европейскихъ дёятелей малодушная боязнь т "скандала" не вполнё овладёвала у насъ и "высшими сферах когда что-нибудь могло ихъ "компрометтировать". Если нап

ифрь Московскіе цари не стёснялись открыто преслёдовать своихъ "изворовавшихся" воеводъ, то и Петербургское правительство не разъ объявляло во всеуслышание о творившихся в непосредственно подчиненной ему средв "неправдахъ и хищеніяхъ". Такія объявленія могли дёлаться съ тёмъ большею эткровенностью, что сами по себь не возбуждали особенно сильныхъ и часто безполезныхъ "взрывовъ общественнаго негодоынія". Наше въ высшей степени свътское и притомъ безприиипное 84) общество довольно спокойно смотрёло на "казенные" гомтки, пока не сознавало ихъ прямой связи со многими частшии интересами. Всего менъе обижалось оно на иныхъ мелвзяточниковъ", которымъ, по Гоголевскому выраженію, вазеннаго жалованья не хватало на чай и на сахаръ". Справедшво было замъчено, что и въ самыхъ отъявленныхъ нарушичикъ установленнаго государственнаго порядка русскій набат видёль не столько преступниковь", заслуживающихъ грогаго накаванія, сколько "несчастныхъ", достойныхъ искренчто сожальнія. Эта народная черта проявилась отчасти и в извъстномъ безразлично-сострадательномъ отношении русской публики" къ наиболью "заблуждавшимся" изъ ея членовъ. юдобная неразборчивая снисходительность къ людямъ вообще в переходила однако въ безусловную "апоесову" человъческихъ броковъ или ошибокъ. Она не основывалась на какихъ нибудь разрушительныхъ ученіяхъ", а зависёла скорёе только отъ здаго знакомства нашей во многомъ еще темной массы (едвавпрочемъ уступавшей въ этомъ отношении другимъ, западнофопейскимъ "массамъ") съ данными какой-нибудь "политичетой экономін" или "юрисцеруденцін". Сознаніе разныхъ эконоическихъ и юридическихъ законовъ, управляющихъ государвенною жизнью, не могло быть навязано всему нашему общетву извить — въ видъ готовой клерикальной формулы или буртазной доктрины; оно должно было развиваться въ русскихъ

<sup>91)</sup> Условный смыслъ, который мы придаемь этимъ не совсёмъ 14 выраженіямъ, отчасти уже разъяснялся нами выше (ср. стр. 4 и 40).

людяхь болье саностоятельнымь путемь — подъ вліяніемь положительной науки 85), дающей вибств сь темъ и новый, болье върный критерій для оцънки общественныхъ дъятелей. Критерій этоть заключается не въ пошлыхъ моральныхъ сентенціяхъ, а въ трезвомъ и широкомъ пониманіи дъйствительных жизненныхъ потребностей, дъйствительной государственной пользы и действительнаго государственнаго вреда. такое пониманіе и основанный на немъ контроль человъческим поступковъ могутъ оградить народъ отъ систематическаго экс плуататорства, которое притомъ и несовитстимо съ полнов "безпринципностью", сибло отвергающею всякіе произвольные догматы — въ томъ числъ и хищнические "принципы". Реали стическая русская мысль наиболье способна выработать н только матерыяльно, но и нравственно неподкупное общественно мивніе, зорко охраняющее каждую слабую личность, составля ющее самую лучшую "гарантію" и противъ политическаго про извола. Безъ этой основной гарантіи любое праздёленіе властей останется лишь весьма неудовлетворительною и, какъ уже обт яснено въ нашемъ общемъ курсъ, чрезвычайно неопредъленнов абстрактною схемою.

<sup>85)</sup> Такая наука соотвётствуеть, по знаменитому ученію Оп ста Конта, лишь последнему и высшему "фазису" умственнаго ра витія. Извъстно впрочемъ, что самъ авторъ "Курса позитивной лософін" и "Системы позитивной политики" (онъ-же — "первосі щенникъ человъчества") далеко еще не освободился отъ "метафиз ческихъ", даже отъ "теологическихъ" пріемовъ мышленія, - не осе бодиль отъ нихъ и многихъ своихъ последователей въ запад Европъ, вольныхъ и невольныхъ. Ужъ не входитъ-ли подобное оса бождение въ спеціальное призваніе именно русской науки? На это важный вопросъ, затрогивавшійся нами и въ общемъ курсь, я на юсь дать хотя частный, но подробный отвёть въ предпринято мною сочинения о жюренных вопросах соціально-исихологичесь политики". — Хорошимъ примъромъ, отчасти подтверждающимъ ме мысль, можеть служить недавно изданный трудъ Н. И. Карлыс "Основные вопросы философіи исторіи. Критика исторіософическа идей и ощить научной теоріи историческаго прогресса."

На основании всего сказаннаго мы позволяемъ себъ утверждать, что русская государственная жизнь въ свосиъ историческомъ развитіи подготовила особенно благопріятныя условія ия разрышенія инкоторыхь вы высшей степени важныхь вопросовь общежитія, надъ которыми издавна и мучительно труится иысль человъческая. Отдавая всю должную справедлиметь геройскимъ усиліямъ этой мысли на культурномъ Западъ, не могу не высказать того убъжденія, что дійствительное очетаніе "порядка и свободы", "единства и разнообразія" едваи осуществимо тамъ даже въ самыхъ передовыхъ "республивъ" - будутъ-ли онъ "едиными и нераздъльными", или хоть "еедеративными" —, пока кореннымъ образомъ не измёнятся вкъ соціальныя, такъ и психологическія основы данной госуарственности, -- пока онъ не измънятся имечно въ "русскомъ лив". Вотъ почему не только о прошедшемъ и настоящемъ, ю и о будущемъ великой Россійской Имперіи странно судить ю нынъшнимъ западнымъ шаблонамъ и фасонамъ, представляшит собою во многихъ отношеніяхъ лишь болье сложныя фьяціи на элементарныя "классическія" темы, о которыхъ теперь трактуется въ разныхъ учебникахъ "государственнаго рава" почти также, какъ трактовалось еще въ "Разговорахъ" затона и въ "Политикъ" Аристотеля. Новое и въ полномъ ысль слова оригинальное содержание русской жизни трееть и новыхъ, истинно самобытных формъ, хотя при построін ихъ необходимо имъть въ виду всю предшествующую эвощю человъческихъ обществъ. — Конечно и у насъ возможны зныя естественныя и искусственныя препятствія или по айней мёрё задержки на пути къ дальнёйшему государственму развитію. Но устраненіе ихъ составляеть скорже вопросъ емени, чёмъ задачу упорной политической борьбы. Къ совренной, а тёмъ паче къ грядущей Россіи всего менёе примёио "мудров" правило, извлеченное итальянскимъ патріотомъ жіавелли изъ древней римской исторіи, оправдывавшееся поздніви шими западноевропейскими приміврами, — правило, которому "хорошіе законы рождаются изъ нікоторых волненій, многими неосмотрительно проклинаемыхъ" 96). Во первыхъ — никто сильнее насъ не изведаль на опыте безсиле какихъ-бы то ни было "законовъ", когда они вызваны не общих ходомъ народной жизни, а частными "волненіями", или — что то-же — односторонними увлеченіями отдёльныхъ общественныхъ кружковъ. Во вторыхъ — если не мы сами, то наши потомки и преемники должны будуть признать за собою ужнесомитное право даже всячески "проклинать" эти увлече нія — какъ потому, что не дождутся отъ нихъ ничего "хоро шаго", такъ и потому еще, что въ Россіи болье чемъ где ни будь нужна не разрушительная ломка, а творческая разра ботка извёстныхъ намъ жизненныхъ основъ — прежде всег путемъ спокойнаго, мирнаго, всесторонняго и свободнаго их обсужденія, которому очевидно мішають пнікоторыя волне нія". — Въ свое время такою разработкою могуть успъщи заняться просвъщеннъйшіе "всероссійскіе" люди, хорошо знач щіе не одну только восточную, но и не одну только западну Европу, — не одно только прошедшее, но и не одно только н стоящее своего народа, — ибо полное сопоставление этихъ да ныхъ способно бросить яркій свёть на искомое будущее разв тіе, подобно тому, какъ положеніе двухъ точекъ опредълне собою дальнъйшее направление проведенной между ними пр иой линіи. — Подобнаго научнаго сетьта и не хватало ины либеральнъйшимъ западникамъ, мечтавшимъ о европейски правовыхъ порядкахъ" и мѣрившимъ свое отечество на какс то англо-французско-нёмецкій аршинъ. Они мало какъ-то за: чали, что имъютъ дъло не съ кучкою богатыхъ, солидны

во Discorso sopra la prima deca di Tito Livio, I, 4: "le bu leggi nascono da quelli tumulti, che molti inconsideramente damnar Та же мысль лежить въ основъ новъйшей эволюціонно-политичес теоріи, выработанной австрійскимъ ученымъ (и бывшимъ ми стромъ) Шэффле: ср. его "Ваи und Leben des socialen Körpers", і 1881 г., IV, 394 сл. и мн. др. Мы уже замътили въ общемъ курчто и этотъ писатель, говоря о "формахъ правленія" и о "раздъле властей", основывается главнымъ образомъ только на Аристоте Ср. IV, 273 сл. и 327 сл.

"джентльмэновъ", въ которыхъ по старому обычаю и притомъ только двумя давно опредёленными "манерами" воплощается у англичанъ все "общественное мнение страны", — а съ общирнышимъ въ свъть "мужицкимъ царствомъ", т. е. съ новымъ осударственнымъ міромъ, впервые еще допускающимъ рішиельное преобладание сельскаго, крестьянскаго большинства вадъ городскимъ, "мъщанскимъ" меньшинствомъ. Затъмъ они иншкомъ часто вабывали также, что если напримеръ "мелечко Парижъ" берется одицетворять собою всю Францію и аже величаетъ себя "столицею міра", то наше столичное общелво — съ преобладающею въ немъ "казеннокоштною" интеллиенцією — едва-ли можеть быть выдаваемо за целую Россію, ттить болье — за целую Россійскую Имперію, которая по разпрамъ и сложности своего состава не находить себъ равныхъ в Европъ. Наконецъ — всего чаще упускалось изъ виду и то ажное обстоятельство, что у насъ политические вопросы усложвнотся не какимъ нибудь "партикуляризмомъ" германскихъ повно-имперских вобластей, вивщающих въ себъ приблизичьно одинаковыхъ "бюргеровъ", а многочисленными и крайне чэнообразными "инородческими" элементами населенія, имѣючин каждый свои особыя свойства, интересы, стремленія, оторых в нельзя не принимать въ разсчетъ при всяких в общежударственныхъ реформахъ.

Вообще наши вападники пожалуй не уступали славяновалить въ ошибочномъ пониманіи многихъ народныхъ потребостей и даже собственныхъ своихъ стремленій, въ сущности пражавшихъ одну изъ наименте европейских сторонъ прустаго духа". Да, такое суровое, безпощадно-ругательное относкіе къ отечеству составляло и составляетъ какъ-бы спецификую особенность именно русских умовъ! И не слъдуетъ глать, что оно происходитъ отъ недостатка въ патріотичесть чувствъ. Напротивъ — самое ртособличеніе всевозожныхъ отечественныхъ пороковъ нертоко имело своимъ павнымъ источникомъ ту искреннюю, возвышенную и глуботю привязанность къ родинть, которая не удовлетворяется

наличными достоинствами, а стремится къ бевконечному совершенствованію любимаго предмета. Въ этомъ смысле и проявивпиесся въ нашемъ западничествъ "самобичеваніе" русской народности оправдывало отчасти русскую пословицу: "кого люблю того и быю". Впрочемъ и отъявленнъйшіе западники не ограничивались только "битьеми", хотя-бы любовнымъ. Словесные удары ихъ сыпались не на одну Россію, причемъ они доходили нногда до настоящей народной гордости. Какимъ гордымъ со знаніемъ нашихъ "варварскихъ" преимуществъ дышатъ напри мѣръ хоть слѣдующія слова Герцена, обращенныя къ европей ской буржуазін: "Вы лицемъры, — мы будемъ циниками; вы кланяетесь, не уважая, — мы будемъ толкаться, не извиняясь А сколько нескрываемаго презрвнія къ "просвещенному Запа ду" въ знаменитыхъ статьяхъ "Съ того берега", написанных около 1848 года, вскоръ послъ того какъ авторъ уже навсегд покинулъ свое отечество и переселился въ "Европу", далек не удовлетворившую его ожиданіямъ! Тутъ-то добровольны изгнанникъ и "сжегъ все, чему поклонялся" — и хотя не "п клонился всему, что сжигаль", но решительно возгордилс нъкоторыми свойствами русской народности, прежде не выде живавшими его строгой критики. Однако если Герцену прих дилось путемъ горькаго опыта додумываться до своего загр ничнаго патріотизма, то другіе западники просто не могли о рѣшиться отъ естественной привязанности ко всему русском часто вступавшей въ прямое противоръчіе съ ихъ космополит ческими тенденціями. Это была та "странная любовь", кот рую признаваль за собою нашь байронически разочарования Лермонтовъ въ своемъ стихотвореніи "Родина", — любовь, кот рую "не побъдитъ разсудокъ". Ее горячо исповъдывалъ и др гой, недавно умершій поэтъ русскій — поэтъ "гражданск скорби" по преимуществу, примыкавшій по своимъ основны убъжденіямъ вменно къ западническому лагерю. Уже въ оди изъ самыхъ раннихъ поэмъ его встрачается между прочи такое лирическое отступление:

> "Родина-мать! Я душою смирился, Любящимъ сыномъ къ тебъ воротился.

Сколько-бъ на нивахъ безплодныхъ твоихъ Даромъ ни сгинуло силъ молодыхъ, Сколько-бы ранней тоски и печали Въчныя бури твои ни нагнали На боязливую душу мою — Я побъжденъ предъ тобою стою!"

Такъ выражалась — и не одинъ разъ — наша "муза мести и пезали". Вотъ что заставляло многихъ искреннихъ почитателей "Европы" и сомнительныхъ "патріотовъ своего отечества" (въ родъ Бълинскаго или Добролюбова) не только "работать на родной нивъ", но и въ писаніяхъ и въ разговорахъ своихъ безпрестанно возвращаться къ извъстнымъ русскимъ темамъ то русской-же пословиць: "что у кого болить, тоть о томъ и говорить". Говорилось-же туть не объ однихъ лишь нуждахъ в пользахъ россійской интеллигенціи или "мыслящаго пролетаріата", а прежде всего о "мужикь", объ "общинь" и тому подобныхъ предметахъ, занимавшихъ либеральныхъ и радитальныхъ нашихъ вападниковъ по крайней мъръ не меньше, тыть консервативных славянофиловъ. Последніе являлись корће лишь сотрудниками первыхъ въ дълъ крестьянского квобожденія. Между тімь ближайшее изученіе народной жини невольно приводило къ признанію за некоторыми ея оснозачи высокаго, даже мірового вначенія. Въ самомъ дёлё — не усскій-ли народъ еще въ старыхъ былинахъ своихъ противооставилъ западнымъ героямъ-рыцарямъ или по крайней мфрф оруженосцамъ" чисто-крестьянскій идеалъ богатыря-землебльца? Не онъ-ли собственнымъ умомъ своимъ дошелъ до спательнаго совнанія, что "жестокіе, сударь, у насъ правы!" проч.? Ради такого народа можно было и отказаться на время гь мечты о неподходящихъ "правовыхъ порядкахъ"! Этотъ этивированный отказа, со всёми своими логическими послёдгвіями, долгое время ввучаль весьма вамётною нотою въ нашей паднической журналистикъ, не переходя однако въ другой, лве "европейскій" тонъ, усвоенный т. н. "охранительною" эчатью. Данное движение общественной мысли отразилось

отчасти и на русской наукъ. Еще недавно напримъръ профе соръ Кавелинъ, въ своихъ статьяхъ о "Крестьянскомъ вопросъ приходиль къ тому заключенію, что собственно это — еди ственный пока государственный вопросъ въ Россіи. "Таг какъ въ составъ нашего политическаго тъла, писалъ онъ, нъ высшихъ слоевъ, которь тёхъ двухъ могущественныхъ въ европейскихъ государствахъ сложились въ началѣ ихъ ист ріи, опредёдили ходъ ихъ развитія и формы ихъ гражданскаг политическаго и хозяйственнаго быта, то намъ нечего и разсч тывать на эти слои, ожидать отъ нихъ того, что они дал Европъ. Затъмъ у насъ изъ всъхъ составныхъ слоевъ общести остается одинъ низшій, въ видъ крестьянъ, по преимущесть земледёльцевъ" <sup>87</sup>). — Подобныя возарёнія, не лишенныя нёк торой односторонности, но зато свободныя отъ иныхъ, еп болье одностороннихъ "европейскихъ иллювій", могли сближа и дъйствительно сближали дучшихъ западниковъ съ лучшив славянофилами.

Оба разсмотрѣнныя нами направленія "политической і тературы въ Россіи и о Россіи" замѣтно начинають разлагат въ послѣднее время. Въ средѣ ихъ бывшихъ стороннико можно теперь встрѣтить тенденціи самаго разнообразнаго съ ства, которыя проявляются какъ въ журналистикѣ, такъ въ газетной печати. Тенденціи эти, далеко еще не установ шіяся окончательно и даже не получившія у насъ твердѣ названій, возникають отчасти вслѣдствіе новаго наплыва об европейскихъ идей. Вообще русская мысль переживаетъ въ в шей степени критическую эпоху и носить еще болѣю отрительный характеръ, чѣмъ тоть, который мы отиѣтили въ падной политической философіи. Но рядомъ съ такимъ разло

<sup>81)</sup> Эти статьи К. Д. Кавелина печатались въ "Въстникъ Е ны" 1881 года, а потомъ вышли отдъльною книжкою. Ср. также тью того-же автора объ "освобождении крестьянъ" въ сентябрь книгъ "Въстника Европы" за 1883 годъ.

ень происходить, уже подъ вліяніемь самой русской жизни, сліяніе славянофильства съ западничеством в некоторыхъ овыхъ оттенкахъ 88). Оно даеть содержание новому, положиыьному направленію, не успъвшему еще отлиться въ вполнъ гредъленныя формы, но все-же поддающемуся хоти прибливиыьнымъ опредъленіямъ. Признаніе европейскаго просвъщенія перь уже не исключаеть въ обществъ стремленія къ самобытости, а послёднее легко мирится съ первымъ во имя высшаго ввитія народныхъ силъ. Такое примирительное направленіе и, върнъе, пока только настроение всего раньше и сильнъе казалось въ равныхъ произведеніяхъ поэтическаго творчества, второе изстари является самымъ яркимъ выраженіемъ общепвеннаго духа. Къ нему и теперь можно отнести извъстный стихъ Пушкина о древнихъ сказкахъ: "Тамъ русскій духъ, амь Русью пахнеть!" Воть почему дучшимь, хотя и неполымь обращикомь новаго русскаго настроенія могуть служить ыя насъ нъкоторые стихи новъйшаго, уже цитированнаго вною выше русскаго поэта, также истинно "народнаго" и вмёсть съ тъмъ истинно "петербургскаго". Приводимъ эдъсь небольпой отрывовъ изъ другой, болье поздней поэмы Некрасова, тричемъ обращаемъ особенное внимание на своеобразное соецененіе прежнихъ славянофильскихъ и западническихъ идей, гакже на разгадку ихъ высшаго синтеза въ будущемъ народюмъ развитии. Словами одного изъ своихъ "Несчастныхъ" оэтъ говоритъ, что "во многомъ насъ

Опередили иноземцы, — Но мы догонимъ въ добрый часъ! Лишь Богъ помогъ-бы русской груди Вздохнуть пошире, повольнъй —

ве) Выдающимися представителями этого сліянія были недавно мершіе русскіе писатели и общественные діятели: князь А. И. Ваильчиковъ въ Петербургі и А. И. Кошелевъ въ Москві. Изъ жиихъ представителей назовемъ здісь профессора государственнаго рава въ нетербургскомъ университеті А. Д. Градовскаго и редакэра московскаго журнала "Русская Мысль" С. А. Юрьева.

Покажетъ Русь, что есть въ ней люди, Что есть грядущее у ней.
Она не внаетъ середины, Черна — куда ни погляди, Но не проёлъ до сердцевины Ея порокъ. Въ ея груди Еёжитъ потокъ живой и чистый Еще нёмыхъ народныхъ силъ: Такъ подъ корой Сибири льдистой Золотоносныхъ много жилъ."

Слова эти произносятся именно въ Сибири. Они вложены авторомъ въ уста человъка еще "дореформеннаго", пострадавшаго за тъ убъжденія, за которыя въ настоящее время больше не "страдаютъ" русскіе люди. Такимъ образомъ и жизнь и поэзія по своему уже формулировали то, что еще предстоитъ формулировать наукъ— конечно также по своему. Широкая и глубокая идея Россіи, столь часто воплощавшаяся въ разныхъ изящныхъ искусствахъ, должна воплотиться наконецъ и въ трудныхъ изъ искусствъ — въ искусствъ отвлеченнаго мышленія вообще, а въ частности и въ мышленіи научно-политическомъ, можетъ быть наиболье изъ всёхъ трудномъ: я не свишнихъ только трудностяхъ говорю.

## ПРИЛОЖЕНІЕ:

Программа лекцій по русскому государственному праву, читанныхъ доцентомъ варшавскаго университета Александромъ Блокомъ.

Вступленіе: Значеніе *Россіи* для государственной науки юбще. Иностранная точка врѣнія. Характеръ русской полиической литературы.

Писатели-славнофилы. Общая критическая оцёнка ихъ ренія. Высшая прогрессивная роль славянской народности, равославной вёры и общиннаго быта въ исторической эволюти человёчества. Дёйствительное происхожденіе и развитіе усской государственности. "Петербургскій періодъ". "Команующіе классы" и "интеллигенція". Отвлеченные общественые идеалы славянофильства и практическіе изъ нихъ выводы.

Русскіе западники. Характеристика ихъ общаго напраненія. Сравненіе Россіи съ западною Европою. Соціально-псиэлогическія основы нашей жизни: особенная широта, высота глубина умственныхъ проявленій. Реально-эволюціонный этлядъ на первоначальную, Кіевскую эпоху русской исторіи, а поэднёйшее объединеніе Руси, на расширеніе предёловъ жударства, на "Смутное время" и на другія событія Московчаго церіода. Государственные порядки и нравы общества, Историческая необходимость новъйшаго, Императорскаго "самодержавія". Полька "просвъщеннаго абсолютизма". Отношеніє русскаго народа къ власти вообще. Политическія понятія в свойства образованнаго общества. Положеніе разныхъ "окраинъ" Имперіи. Соціальные недуги и средства ихъ исціаленія Полная самобытность Русскаго государственнаго міра. Запад ничество и патріотизмъ.

Современная судьба обоихъ литературныхъ направлені въ Россіи. Задача русской науки.

Введеніе. Основные источники русскаго государственнаг права. Внёшній характеръ законодательства. Полное Собрам и Сводз Законовъ Россійской Имперіи; ихъ происхожденіе, ст стема и общее содержаніе. Другіе, менёе общіе сборники, о фиціальные и частные.

Главныя литературныя пособія; общіе ихъ недостатк оправдываемые количествомъ и качествомъ сырого матерьял Важнѣйшіе учебники, составленные нѣкоторыми русскими пр фессорами; критическій разборъ этихъ трудовъ \*). — Систе нашего курса.

## Часть первая: о государственномъ обществъ въ России

§ 1. Самодержавіе верховной власти, какъ высшее юри ческое основаніе всёхъ правъ и обязанностей въ государст Наслёдственность Русскаго Монарха; исторія ея установле и дёйствующая система престолонаслёдія, съ законными отс пленіями отъ нея. Порядокъ вступленія на Всероссійскій п столъ. Учрежденіе "правительства и опеки". Титулъ Импеторскаго Величества, государственный гербъ и государствен печать; ихъ значеніе и употребленіе. Другія личныя "пу и преимущества" Государя-Императора.

<sup>\*)</sup> Спеціальныя изслёдованія и монографіи указывались и о сти разбирались въ дальнёйшихъ отдёлахъ курса, ири разсмотр соотвётствующихъ имъ отдёльныхъ вопросовъ.

- § 2. Общее положение и составъ Императорсной фамилии. Постановления императора Павла и "Основныхъ Государственныхъ Законовъ". Особенныя права и обязанности членовъ царствующаго дома. Ихъ почетныя и реальныя "преимущества".
- § 3. Дворянство, какъ первое привилегированное сословіе в Россіи. Постепенное образованіе и послідовательныя проявынія его подчиненнаго, служебнаго характера. "Жалованная грамота" 1785 года и нынівшніе "Законы о состояніяхъ", в связи съ "Уставами о службі гражданской" и другими частями "Свода". Главные разряды, способы пріобрітенія и привилегіи дворянства. — Общее заключеніе о соціально-политическомъ вначеніи русскаго "служилаго" сословія и сравненіе его сь иностранными аристократіями.
- § 4. Отношенія православной церкви къ государству и прособразная исторія русскаго духовенства, съ древнѣйшихъ тременъ. Поднятый Екатерининскою "Коммиссіею" вопросъ его сословномъ вначеніи. Раздѣленіе и юридическое положеніе пуловныхъ лицъ по "Своду Законовъ": привилегіи и ограниченія въ правахъ. Историческій очеркъ вопроса о вступленіи вѣтскихъ лицъ въ составъ православнаго духовенства, бѣлаго и монашествующаго. Условія выхода ивъ духовнаго званія ихъ историческомъ развитіи; постановленія 1869 и слѣдуюніхъ годовъ. Положеніе римско-католическаго, протестантато и армяно-грегоріанскаго духовенства въ Россіи, сравничьно съ положеніемъ православнаго; отсутствіе рѣзкихъ юрическихъ различій. Церковно-монастырская реформа 1864 года і Царствѣ Польскомъ.
- § 5. Понятіе о "городскихъ обывателяхъ" по русскому конодательству. Высшіе, привилегированные разряды этого словія. Ихъ государственное происхожденіе. "Грамота на рава и выгоды городамъ Россійской Имперіи" и новъйшія аконенія о "торговлъ и другихъ промыслахъ". Нупечество и метные граждаме; современное раздъленіе и права ихъ.— Сла е развитіе средняго класса въ Россіи, въ отличіе оть вападно

Европы. Главныя причины и последствія даннаго явленія - общественныя и политическія.

- § 6. Низшій классь или "податныя сословія". Установл ніе и постепенное усиленіе крёпостной зависимости въ Россі Образованіе общиннаго вемлевладёнія у великоруссовъ. Прав тельственныя мёры по облегченію участи и по освобождев крестьянъ въ разныхъ мёстностяхъ Имперіи. "Положе о сельскомъ состояніи". Историческая судьба низшихъ раз довъ "городскихъ обывателей въ особенности", въ связи съ ис ріею русскихъ городовъ. Переходное юридическое положе мыщанъ, цеховыхъ и т. н. "рабочихъ людей" въ современной і сіи. Нѣкоторые выводы отсюда.
- § 7. Преобладающій элементь русскаго государствен общества: "сельскіе обыватели". Нынѣшнее устройство обыта. Законныя условія принадлежности къ этому "состоя Широкія права сельскихъ "обществъ" надъ ихъ членами. Под дёльные разряды ирестьянъ и "поселянъ"; ихъ поземельні личныя юридическія отношенія.— Общій взглядъ на эконо дани скія и соціальныя послёдствія крестьянской реформы въ Ізації и въ западноевропейскихъ странахъ.
- § 8. Особенности въ положеніи *иновгорцевъ*. Общая верпимость и ея границы по ваконамъ Россійской Ин Возможность безпрепятственнаго перехода изъ одного вър веданія въ другое; возсоединеніе уніатовъ. Ограниченія ведос которыхъ правахъ семейственныхъ. Новъйшія постані ведагі (1874 и 1883 годовъ) относительно раскольниковъ.
- § 9. Историческая постановка вопроса о положе пені дільных племень, населяющих нівкоторыя области И поед Культурное значеніе національности въ Россіи. Прті по калмыковь, самовдовь, сибирских киргизовъ и други вина точных инородцевъ. Ихъ фактическое ослабленіе. и но прежних государственных мірь и нынішняго русі поведення прежних о евреяхь.

§ 10. Общія отношенія "подданныхъ" къ государственной масти. Значеніе и особенныя права иностранцевъ въ Русскомъ мударствъ. Условія принятія ихъ въ Россійское подданство; впоты и исключенія ивъ общихъ правилъ.

## Часть вторая: о государственной власти въ Россіи.

- § 1. Неограниченность монархической власти высшій видическій принципъ Русской государственности. Прежнія, гудачныя попытки ограниченія; "Пункты" т. н. "верховниви" при императрицѣ Аннѣ и "Планъ" Сперанскаго, въ связи вругими его проектами. Значеніе современныхъ "Основныхъ стдарственныхъ Законовъ"; дѣйствительный смыслъ 47 стана-Законодательныя права Императора. "Власть верховнаго правенія". Законы и словесныя высочайшія повельнія; ихъ мальное различіе. Раздѣленіе законовь по содержанію. Невожность точно опредѣлить "компетенцію" верховной власти.
- § 2. Подчиненные правительственные органы. Трудность классификаціи. Общее направленіе и разнообразный харакзаминистративныхъ преобразованій въ Россіи XVIII и І стольтій. Высшія, центральныя или т. н. "государственучрежденія по системѣ "Свода". Новая группировка - съ исторической и съ практической точекъ эрвнія. истерское управленіе, какъ главный центръ правительшой деятельности. Исторія его образованія и развитія. вія Тропцинскаго и Карамзина. — Политическое назначеніе, : права, власть, зависимость, отчетность, ответственность заныя отношенія отдёльныхъ министрово или главноупрашко и ихъ товарищей. Нынёшнее распредёление государыхь дёль по "вёдомствамь"; существенныя его особензъ области финансовъ, государственнаго контроля, народосвещенія и юстиціи. — Оберъ-прокуроръ при святейлнодъ, статсъ-секретарь по деламъ Великаго Княжества и другіе единоличные ореаны, облеченные разчанистерскими правами.

- § 3. Возникновеніе, первоначальная роль и дальнійшая судьба номитета министровъ. Отзывы о немъ Сперанскаго і Мордвинова. Образованіе другихъ комитетовъ и совъта министровъ. Современное значеніе, составъ и діятельность этих высшихъ правительственныхъ установленій. Вопрось о пол номъ объединеніи государственной администраціи и новійші попытки его разрішенія.
- § 4. Коллегіальныя государственныя учрежденія, примы кающія къ министерскому управленію. Первоначальное образованіе и позднѣйшее видоизмѣненіе государственнаго совът въ Россіи. Его общій характеръ, составъ, устройство, комптенція и законныя изъятія изъ этой компетенціи. Порядок рѣшенія дѣлъ и представленіе ихъ на высочайшее усмотрѣні Нѣкоторыя особыя учрежденія, состоящія при государственном совѣтѣ. Система законодательныхъ номмиссій. Военный свѣтъ и другія совъщательныя коллегіи.
- § 5. Правительствующій сенать. Краткій очеркъ его и торіи въ прошломъ стольтіи. Преобразованіе его при импер торь Александрь I. Современное значеніе и общій составь с ната. Внутреннее устройство, компетенція и дьлопроизводст отдъльныхъ "департаментовь", преимущественно администу тивныхъ \*\*). Виды "общихъ собраній", предметы и формы и двятельности. "Соединенныя присутствія". Степень влас правительствующаго сената и ближайшія отношенія его къ и нистерству юстиціи. Аналогическое значеніе и дъятельно сеятьйшаго правительствующаго синода по "въдомству пра славнаго въроисповъданія".
- § 6. Общія черты въ составѣ и организаціи отдѣльнь министерствъ. Роль "департаментовъ", "совѣтовъ", "канцеляр и проч. Важнѣйшія отступленія отъ общаго типа. Собста

<sup>\*\*)</sup> Чисто-судебная дъятельность сената и другихъ устано ній подробно разсматривается въ спеціальныхъ курсахъ уголови и гражданскаго судопроизводства.

- ная Е. И. В. канцелярія, канцелярія по учрежденіямъ императрицы Маріи, Императорская главная квартира и иныя центральныя установленія, отправляющія нікоторыя министерскія функціи. Замічаємоє во всіхть этихъ функціяхъ соединеніе "надзора" съ "исполненіемъ", діль "судныхъ" съ "распорядительными" и т. п.
- § 7. Мёстные органы правительства. Общая система ихъ в историческомъ развитіи и по Екатерининскому "Учрежденю о губерніяхъ" 1775 года. Дальнёйшая судьба этого "Учрежденія". Обзоръ ІІ тома "Свода Законовъ". Основныя админитративныя дёленія Русской государственной территоріи и сомбётствующіе имъ главные органы администраціи. Ихъ тёмёйшая связь съ разными министерствами и взаимныя отношенія, отсюда вытекающія.—Особенное положеніе начальниновъ уберній, какъ представителей высшаго правительства и какъ бъединяющихъ центровъ въ мёстномъ управленіи. Нёмолько словъ о прочихъ должностныхъ лицахъ въ губерніяхъ губедахъ.
- § 8. Значеніе мёстных коллегій, примыкающих в едиюничной губернаторской власти. Отношенія ихъ въ правивыствующему сенату и въ министерству внутренних дёлъ. Эставъ и компетенція губернских правленій. Раздёленіе дёлъ в способамъ ихъ рёшенія. — Краткій очервъ остальныхъ приумственныхъ мьсть, губернскихъ и уёздныхъ, "казенныхъ" и полицейскихъ". — Администрація и новые суды послё 1864 г.
- § 9. Задачи мёстнаго самоуправленія въ Царской и въ Имраторской Россіи. Важныя реформы императрицы Екатены II и императора Александра II. Дворянснія собранія и
  вныя должности по выбору дворянства. Сословныя учрежнік для городских "обывателей". Подробная характеричка ирестьянскаго самоуправленія, сельскаго и волостного,
  "Положенію" 1861 года и нёкоторымъ позднёйшимъ узаконіямъ.
- § 10. Новъйшіе органы всесословнаго, "общественнаго" правленія. Городскія избирательныя собранія, думы и упра

